







كتابات مختارة إعداد وتقديم: سمير فريد

# صبحى شفيق الناقد الفناد

سميرفريد

## المفرجان القومس السابع للسينما المصرية



مدير صندوق التنمية الثقافية **صلاح شقوير** 

رئيس المهرجان على أبو شادى مدير المهرجان إنعام عبد الحليم الغراف الطباعي أمال صفوت مدير المطبوعات عماد عبد المحسن سكرتبرا التحرير باسم أبو دومه أحسر بلال

## αĕιαδ

عرفت مصر النقد السينمائي مع العروض الأولي للأفلام الأجنبية عام ١٩٦٦ ثم الأفلام المصرية القصيرة عام ١٩٠٧ والطويلة عام ١٩٢٣ . ولكن نقاد السينما في مصر منذ منتصف المشرينات وحتي منتصف الخمسينات من القرن الماضي كانوا ما بين سينمائيين يمارسون النقد علي هامش عملهم في الإخراج، أو صحفيين يمارسون النقد على هامش عملهم الصحفي .

فى منتصف الخمسينات تطور النقد السينمائى فى مصر تطوراً كبيراً من خلال مقالات مخرج السيدما التسجيلية الرائد سعد نديم والمخرج المسرحى والإناعى كامل بوسف ، وكان كلاهما ينشر مقالاته فى جريدة المساء. ومن ناحية أخري أفرزت ندوة الفيلم المختار التى أسسها يحيي حقى وأمارها عبد الحميد سعيد فى نفس الفترة العديد من النقاد الجدد الذين جمعوا بدورهم بين العمل السيلمائى واللقد مثل أحمد الحصرى الذى درس التصوير فى لندن وأخرج أكثر من فيلم قصير كهاو، وأحمد راشد، وهاشم النحاس الذين أصبحا من أهم مخرجى الأفلام التسجيلية، وفتحى فرح وهو الوحيد من هذا الجيل الذي نفرغ للقد وإن ظل يكتب السيناريوهات أيضناً، ولم تتح له الفرصة للعمل فى الصحافة المصرية حتى ينتظم فى ممارسة النقد.

وينتمى صبحى شفيق المولود فى القاهرة يوم ٥ أكتوبر عام ١٩٣١ إلي جيل الخمسينات من نقاد السينما المصريين وهو مثل أغلب أبناء جيله مارس الإخراج السينمائى ثم التليفزيونى إلي جانب النقد. والواقع أن مصر لم تشهد الناقد السينمائى المتفرغ تماماً للنقد إلا مع جيل السنينات والأجيال اللاحقة

والذين يمثلون المرحلة الثالثة من تاريخ النقد السينمائي المصرى.

يمثل نقد صبحى شغيق نقطة التحول من نقد جيل الخمسينات إلى نقد جيل الستينات والأجيال المحقة. فقد كان الرحيد من جيله الذي أتيح له أن ينشر مقالاته النقدية في الأهرام منذ بداية الستينات ، وبالتالي كان تأثيره أكبر من تأثير الحضرى وراشد والنحاس وفرج النين نشروا مقالاتهم في مجلة المجلة وغيرها من المجلات الموجهة إلى النخبة. وقد عرفت النقد السينمائي وأحببت أن أكون ناقداً سنمائياً من خلال قر اوتم, لمقالات صبحى شفيق في الأهرام وأنا طالت في المدرسة الثانوبة .

شهد عام ١٩٦٨ ظهور جماعة السينما الجديدة التي اشترك في تأسيسها صبحى شفيق ، وصاغ البيان التأسيسي الأول لها ، وشهد قبل ذلك في يناير صدور العدد الأول من مجلة المسرح والسينما وكانت أول مجلة السينما تصدرها وزارة الثقافة في مصر . كان جزء المسرح برئاسة د.عبد القادر القط وهيئة التحرير من نعمان عاشور ومرسى سعد الدين ود. صفية ربيع وسكرتير التحرير فاروق عبد القادر , وكان جزء السينما برئاسة سعد الدين وهبة وهيئة التحرير من أحمد الحضرى ومصطفى درويش وصبحى شفيق وسكرتير التحرير محفوظ عبد الرحمن .

كانت المجلة شئل تطوراً كبيراً في عالم الثقافة السينمائية والنقد السينمائي في مصر , بل وفي كل العالم العربي . كانت أول مجلة سينمائية عربية تثبت للمقارنة مع أرقي وأهم المجلات العالمية مثل كر اسات السنما الغرنسة , غيرها . ولأول مرة فى اللغة العربية نشرت المجلة الترجمات الكاملة لسيناريوهات أفلام أجنبية هامة كان أولها رجل وامرأة إخراج كلود ليلوش ترجمه يوسف شريف رزق الله , ومن بينها سيناريو عاشت حياتها إخراج جان لهك حودار ترحمة صدحي شفيق .

توقفت المسرح والسينما في ديسمبر عام ١٩٦٨ ، ولم يكن قد صدر منها غير ثمانية أعداد . ولكن ثورة جيل السنينات وصلت إلى ذروتها عندما أسس السينمائيون والنقاد الشباب جماعة السينما الجديدة عام ١٩٦٨ ، ونظموا مهرجان الإسكندرية لأفلام الشباب عام ١٩٦٩ ، واستطاعوا إقناع وزارة الثقافة بإصدار أول مجلة متخصصة في السينما . وهي مجلة السينما التي صدر عددها الأول في أغسطس ١٩٦٩ ، وترقفت في نوفمبر ١٩٧٠ بعد إصدار ١٣ عنداً . وكان رئيس تحرير المجلة سعد الدين وهبة وهبئة التحرير أحمد كامل مرسى وأحمد الحضري وصبحي شفيق وسمير فريد ويوسف شريف رزي الله وسكرتير التحرير محفوظ عبد الرحمن .

فى هذه المجلة واصل صبحى شفيق دوره الطليعى بنشر الدراسات المتميزة . كما ترجم سينارير امرأة منزرجة إخراج جان لوك جودار . وكان له دور كبير فى مهرجان الإسكندرية لأفلام الشباب , وفى تأسيس جماعة السينما الجديدة كما سبق أن ذكرنا ، ثم بعد ذلك فى تأسيس جمعية نقاد السينما عام 19۷۲ قبل أن يسافر إلى فرنسا ويعيش فى باريس أكثر من ۱۰ سنة ، ولكنه طوال هذه الفترة لم ينقطع عن المساهمة فى تطوير اللغة السينمائى فى مصر، وفى تطور السينما بقلمه ككاتب أو كاميرته كمخرج. وكان أول من نتبه للدور الذي يمكن أن يقوم به التليفزيون فى نشر الثقافة السينمائية .

أخرج صبحى شفيق فيلمه الأول عام ١٩٦٩ ، وهو الفيلم التمجيلى القصير الإيقاع . وأخرج عام ١٩٧٧ أول أفلامه الطويلة التلاقى، وكان التلاقى من بين أريمة أفلام صورت عام ١٩٧٧ عشية حرب أكته بر ١٩٧٧ ، وقدر لها أن تكون موضوع أكبر المعارك مع الرقابة في مصر في السبعينات . أما الأفلام الثلاثة الأخري فهى العصفور إخراج يوسف شاهين ، وزائر الفجر إخراج ممدوح شكرى، وجنون الشباب إخراج خليل شوقى.

منعت هذه الأفلام الأربعة من العرض لفنرات تتراوح ما بين عامين وثمانية أعوام، وعُرضت علي الجمهور بعد الحذف منها . فقد عرض العصفور عام ١٩٧٤ ، وزائر الفجر ١٩٧٥ ، والتلاقى عام ١٩٧٧ وجنون الشباب عام ١٩٨٠ .

وكانت مشكلة فيلم صبحى شفيق أنه عبر عن الفساد والانحراف في أجهزة الدولة، وعن رغبة الشعب في الإصلاح والتغيير.

ولكنى عندما اخترت عنوان هذا الكتاب صبحى شفيق الناقد الغنان لم أقصد أنه يجمع بين ممارسة النقد والإبداع الغنى ، وإنما لأن نقده للأفلام ودراساته عن السينما ، بل ومقالاته المترجمة والسيناريوهات التى ترجمها كلها تعبر عن شخصية إنسان مبدع لا يمسك بالقلم ليكتب أو يترجم أو بالكاميرا ليخرج إلا التعبير عن ذاته علي نحو فنى خالص . فهو لا يمارس أى عمل إلا بدوافع داخلية ، ولذك تنسجم كتاباته ومترجماته في وحدة عميقة ، ويربط بينها الدفاع عن سينما المؤلف ، وهو الانجاء الذي كان أول من عبد عند في النقد السينمائي المصرى ، والذي أصبح بعد ذلك من الاتجاهات الأساسية في نقد جيل الستينات والأجبال اللاحقة ، وهذا ما حاولت إيضاحه عند إعداد هذا الكتاب تحية إلى أساذ تعلمت منه كما تعلم غيرى ، ولعله يقبل هذه التحية في عيد ميلاده السبعين .

سمير فريـد

# **مدخل** حوارم**ه** صبحی شفیق

إجابات صبحي شفيق على أسئلة وجهتها إليه نادية خليفة عام ٢٠٠١ وأصها للنشرمحرر الكتاب.

#### الطفولة

فى مرحلة الروضة درست فى مدرسة فرنسية تديرها الراهبات .. ومن بين مواد الدراسة كانت هناك مادة تسمي الأشغال اليدوية، ومن خلال دراستى لهذه المادة تعلمت صنع الأشكال، واكتشفت حبى للنحت.

كنا نسكن فى حى روض الفرج ، وهو حى المسارح الشعبية فى فترة ما بين الحربين. ومع جدتى وهى من أصل تركى بولندى كنت أنهب إلي عروض على الكسار وعروض حسين ونعمات المليجى التى تجمع بين الدراما والغناء والكوميديا.. ومن شدة ولعى بالمسرح قمت بتكوين فرقة مسرحية من أطفال الأسرة وأطفال الجيران .. وكنت المؤلف والمخرج فى نفس الوقت .. وفى مدرسة الأحمدية بطنطا بدأت أولف الأغاني والأناشد وأخرج مسرحيات آخذ السنة.

## التلميذالعنيد

منذ السنة الأولي في المدرسة وأنا اسأل .. وقد سألت يوماً المدرس عن معني عبارة في القرآن الكريم فضريني .. ولكني كنت عديداً وريما مازات.. نفوقت في الرسم ، وفزت بجوائز علي مستوي مدارس الغريبة كلها .. وفي المدرسة الثانوية في طنطا درست لمدة سنة واحدة، ولكني تعرفت في هذه السنة علي واحد من أصدقاء العمر، وهو المرحوم الناقد الأدبي الكبير عبد المحسن طه بدر.. انتقلت إلي القاهرة مع انتقال والدي إليها، وهو أصلاً قاهري.

## رشدىكامل

بدأت اقرأ مجموعة مجانى والتى كان يصدرها أحمد الصارى محمد .. ومن هذه المجلة لفت التباهى مسرحيات توفيق الحكيم الأولي، ثم مقالات أحمد بدر خان عن السينما، وهى التى أصدرها فى كنابه السينما عام ١٩٣٦ . تعلمت الكثير من مجموعة مجاني ومن مجموعة مجلة الرسالة التى كان يصدرها أحمد حسن الزيات.. ثم بعد ذلك من مجلة الكاتب المصرى التى كان يرأس تحريرها طه حسين .. وبدأت أبعث بمقالات إلى المجلات وأنا طالب فى المدرسة الثانوية .. وفى مجلة الكاتب المصرى التقيت مع رشدى كامل وهو من أوائل الفقاد السينمائيين الذين كتبوا علي أسس علمية، وعرفنى جذائه المفكر الكبير سلامة موسى، والذى تأثرت به كثيراً.

# السينما الفرنسية

كنت في شارع عماد الدين عندما رأيت ملصق فيلم فرنسي علي واجهة سينما بيجال.. أذكر أنه كان من أفلام رينيه كليمو .. ولقد لفت نظرى البناء السيمفوني للفيلم والإيقاع وتشكيل الكادرات وأداء الممثل، وكانت دور العرض هي المدرسة التي تعلمت فيها السينما .. وفي المرحلة الثانوية كان حصادي الإنساني اثنين من أخلص الأصدفاء ، وهما الموسيقار بليخ حمدى والكانب عبد الملك خليل مراسل الأهرام في موسكر الآن، كان يربطنا هدف مشترك وهو إيصال التراث الشجيع إلي أعلي مستوي من التعبير .. لاحظنا الانشطار بين الثقافة الرسية وبين الثقافة الشعبية . وأردنا أن نردم هذه الهوة .

#### أصدقاء العمر

فى المرحلة الجامعية خرجت بأصدقاء رحلة العمر .. بهاء طاهر ومصطفي أبوالنصر ورجاء التفاش ونور الدين مصطفي وفاروق شوشة وسليمان فياض وأبو المعاطى أبو النجا وسيد جاد وفاروق منيب .. وكلهم من نوع الصديق الأصيل.

وقد مررت بأزمات ومحن كذيرة أثناء هذه المرحلة وكان هؤلاء الأصدقاء أكثر من أهل.. لقد وقفوا إلي جانبى وساعدونى كثيراً علي اجتياز أزماتي .. وخارج الجامعة تكرَّنت صداقات أخري مع زكريا الحجارى وبكر الشرقارى وطاهر بن الحكيم وطوغان وزهدى..

وفى ندوة العقاد تعرفت علي أنيس منصور ووجدته مولعاً مثلى بالوجودية وهو صاحب الفضل في نشر أولى مقالاتي في الخمسينات.

## معهدالسينما

حتى نهاية صيف ١٩٥٩ كان نشاطى قاصراً على ترجمة مسرحيات عالمية إلى اللغة العربية . وقد نشرت هذه المسرحيات ، وكلها من المسرح الطليعى فى أوروبا فى مجلة الشهر التى كان يصدرها سعد الدين وهبة .. كما أذيع بعضها فى البرنامج الثانى فى الراديو .. وفى يوم ما زارنى مصطفى أبو النصر .. وقال لى إن ثروت عكاشة يريد أن يراك لأنه فى سبيله إلى إنشاء معهد أكاديمى للسينما على غرار معهد إيديك المشهور فى باريس .. وعينت مشرفاً فنياً فى المعهد قبل افتتاحه .. ومازلت أذكر واقعة تعبر عن سلوكيات رواد السينما .. فقد طلب ثروت عكاشة من أحمد بدرخان أن يكون أول عميد للمعهد ، ولكن بدرخان توسل إلى عكاشة حتى يختار محمد كريم بدلاً منه .. قال بدرخان : إن كريم أفنى عمره فى سبيل السينما وهر رائد السينما وكذلك وهو الأحق منه بعمادة المعهد ..

# السينما والتليفزيون

مقالاتي في الأهرام عن السينما والتليفزيون في بداية السنينات كانت مرحلة مهمة في حياتي .. لم أكن أنا المرشح لأكون الناقد السينمائي لجريدة الأهرام وإنما مصطفي درويش .. وكان المسئول عن الصفحة لطفي الخولي ، وهو أخ عزيز لا انسي أفضاله التي لا تحصي .. وذات يوم جاءني محمد البخاري وصحبني إلي ببت مصطفي وكان صديقاً لكلينا .. وهناك تعرفت علي مصطفي درويش لأول مرة ، ووجدته فناناً رقيقاً مثلقفاً لديه مكتبة كبيرة تتضمن أحدث ما صدر عن السينما بالإنجليزية والغزنسية ، وفي نهاية اللقاء طلب منى مصطفي أن أذهب امقابلة لطفي الخولي وابدأ عملي في الأهرام .. وجدتها فرصة نادرة كي أعبئ الطاقات لصنع سينما مصرية جديدة .. وأن يتم ذلك بالتعاون بين معهد السينما وبين التليفزيون الذي افتتح عام ١٩٦٠ .. وجدت أن التليفزيون يخاطب قطاعات واسعة .. وخاصة في القري التي تعانى من الأمية .. وحرصت علي دفع شباب التليفزيون في ذلك الوقت مثل علية زكي ونور الدمرداش ووجيه الشناوي ومحمد عبد السلام وإيراهيم الشقنفيري ومصطفي بركات وغيرهم .. في التليفزيون أخرج خليل شوقي فيلهه القصير دنيا ولعاه أول فيام مصرى يمكان نطلق عليه ..

# السينماالجديدة

كان عام ١٩٦٨ نقطة نحول كبري .. كانت الدولة قد انشأت القطاع العام عام ١٩٦٧ ، ومع ذلك فقد خضع للسوق .. أو بالأحري كان الصراع عنيفاً بين أفلام القطاع العام التي تحاول التمرد علي مقاييس السوق وبين صنّاع أفلام السوق.. ووصل الصراع إلي ذروته عام ١٩٦٨ .. وكنت فى ذلك الرقت الناقد السينمائى لصحيفة الأخبار ففكرت فى تنظيم حملة صحفية ضد الإرهاب الذى كان يمارسه صناع أفلام السوق ضد شباب السينما المصرية الذين لا يجدرن أى فرصة للتجبير عن ذواتهم .. وكانوا بالمئات من خريجى المعهد وغير المعهد من المعاهد والكليات.. وكتبت بياناً من أربع صفحات ودعوت الشباب إلى مؤتمر فى مركز الصور المرئية (مركز الثقافة السينمائية حالياً) في شارع شريف.

كان البيان يرسم خطة وفق ظروفنا واحتياجاتنا وينبه الدولة بأن تحل مشكلة شباب السينما .. وانتهي المؤتمر إلى إصدار بيان قمت بصياعته مع فتحي فرج ورأفت الميهى وفواد التهامى . ، وقررنا إقامة انحاد أو نقابة فلم توافق الدولة . ، ولم يبق أمامنا سري حل واحد، وهو تكوين جمعية تابعة لوزارة الشان الاحتماعة . ، ، ذكرنت جماعة السنما الجديدة .

# سينماتيك

افتتح التليفزيون عام ١٩٦٠ ، وكان من المنطقى أن يلجأ إلي من يقومون بنشر القافة السينمائية مثلى ، وكانت أولي مساهمائي التليفزيونية برنامج المجلة الغنية الذي كان يخرجه رضا الشافعى . كنت أعد فقرة السينما وأقدمها بالاشتراك مع المذيعة سلوي حجازى .. كان يربطنى بسلوي الثقافة الغرنسية المشتركة لكلينا .. وقد حزنت لوفاتها حزناً مازال يملاً نفسى حتى الآن .. امتنعت عن العمل فى التليفزيون فترة .. وذات يوم جاءنى محفوظ عمر ، وطلب منى إعداد برنامج يقدم مدارس السينما الحديثة كالموجة المحديدة والسينما الحرة ، وبالفعل قدمت برنامج (سينمائيك) ولخترت لتقديمه ناهد جبر البرنامج الآخر الذى قدمته فى التليغزون كان بعنوان (من أرشيف السيدما) من إخراج أسامة خورشيد .. وقد اخترت لتقديمه سلمي الشماع وفريدة الزمر.. كنا ثلاثتنا نختار فيلماً له صلة بحياة الناس وننزل إلى الشارع وفى النوادى والمقالمي نسأل الناس رأيهم فى النيلم وهل عبر فعلاً عنهم.

لقد طالبت دائماً بالاحتفاظ بالبرامج في أرشيف التليفزيون .. ولا أدرى هل من الممكن العثور على برنامج (سيمانيك) أو برنامج (من أرشيف الناس) الآن؟!

وإلي جانب برامج السيدما التى كنت أعدها قدمت من إعدادى وإخراجى برنامج (مصر فى عين العالم) للمصر فى عين العالم) لإحاطة المتفرج بما ينشر عن مصر فى العالم ، والتعرف علي المفكرين والفنانين الذين يزورون مصر .. كانت كل حلقة من البرنامج وثيقة مهمة فى تقديرى .. كانت الحلقة أقرب إلي فيلم تسجيلى .

## التلاقي

أترك الحكم على فيلم التلاقى أول أفلامى الطويلة للدقاد .. ولكنى أود أن أذكر هذا أننى فى كتابتى لسيناريو هذا الفيلم كسرت قاعدة السرد الأرسطية .. فالموقف هو البطل .. اخترت سهير المرشدى ومديحة كامل ولهما وزنهما .. ومعثل قدير هو محمود مرسى ، وشاب كان يمثل لأول مرة من خريجى المعهد وهو أحمد خليل الذى أصبح الآن من نجوم المسلسلات الثايفزيونة ، وشابة من معهد الفنون المسرحية هى الفنانة راوية سعيد ، وشاب هو الآن من نجوم المسرح القومى وهو حمزة الشيمى .. دفع هذه العناصر لتأخذ مكانها على الشاشة هو مكسبى الكبير لأنهم مكسب للسينما المصرية التى كرست عمرى لتكون سينما المصريية التى كرست عمرى لتكون سينما المصريين، ويلغة تخاطب كل شعوب العالد.

#### فرنسا

ذهبت إلي فرنسا في بداية السبعينات وعشت في باريس أكثر من ١٥ سنة .. وهناك نشرت في العنديد من الصحف الغزنسية عن السينما المصرية وعن الثقافة المصرية ، كما أرسات مقالات وحرارات من باريس نشرت في الصحافة المصرية .. وفي باريس التقيت مع العديد من السينمائيين والمفكرين الغرنسيين ، كما عاونت زملائي من المصريين عندما كانوا يأنون إلي باريس أو إلي مهرجان نانت مثلاً لعرض افلامهم .. أذكر أن محمد فاضل كان يعرض (حب في الزنزانة) في مهرجان نانت، فقمت بتقديم الفيلم وتعريف الجمهور بدور محمد فاضل كمخرج سينما وتليفزيون وكذلك التحريف بزوجته الفنانة فردوس عبد الحميد .. وقد نالت فردوس إعجاب الكليرين من الفرنسيين ، وعرض عليها التمثيل في فيلم فرنسي ، ولكنها لم توافق .

## العودةإلىمصر

عدت إلي مصر ، ونشرت بعض من أبحاشى عن الموسيقي المصرية القديمة في جريدة (أخبار الأدب) وأقوم بالتدريس في أقسام وكليات الجامعات .. لقد كرست السنوات الماضية لإعداد مخرجين ومصورين وكتاب سينارير يتسلحون بأعلى ما وصلت إليه تكنولوجيا الصورة في العالم .

إنتى الآن أحارل الإجابة علي السؤال الذى قضيت ٥٠ سنة من عمرى أبحث عن إجابته .. هل الثناء والرقص والفرجة المسرحية تمثل بعداً من أبعاد الشخصية المصرية التي ورثناها عن أسلافنا .. الإجابة طريلة وصعبة .. ولكنها تمثل الأرضية الصنرورية لدراسة علاقة المنفرج بفنون العرض ، وتقوننا إلى السينما المصرية.

المصريون القدماء عرفوا فكرة السيدما ، وكانوا أول من عرفوها .. لو تأملنا الرسوم المحفورة علي جدران المعابد سنري أنها تتخذ شكل الرسوم المتحركة، فهي تعبر عن توالى الإيقاعات عن طريق رسوم متوالية نري فيها تباعد واقتراب أقدام الراقصين .. كما أن الراقصة ترقص وهي ممسكة بآلة موسيقية، وبعض ما تغنيه من قصائد مدون علي نفس الجدران ، أليس هذا هو المسرح الأويرالي، أو ما نسعه الآن بالمسرح الشامل.

ثم أليست اللغة المصرية القديمة (الهيروغليفية) ، أساسها استخلاص الفكرة المجردة من المحسوس ؟. أليس هذا جوهر اللغة السينمائية .. لقد انتبه ايزنشين إلي هذه النقطة ، وتعمق فيها حتي وصل إلي أول نظرية للموتتاج السينمائي .. لكن في عصر ايزنشتين كانت السينما في أول أطرارها .. عودة الكاميرا كانت ثلاثين متراً، ومن هنا كان علي المخرج أن يقطع مشاهدة حسب هذا الطول .. الآن الكاميرا تتحرك في كل حيز المنظور البصرى والعبوة تصعد إلي ٢٠٠٠ متر.. أي يمكنا أن نقدم مشهداً كاملاً فيه كل عناصر الإبقاع الموسيقي ، وتتوفر به كل مقومات التناغم اللوني ، وذلك في لقطة واحدة .

لقد قضيت حياتى أحاول الإجابة على هذه الأسئلة .. بعض الإجابات كانت نظرية .. وبعضها كان تطبيقياً .. ولكن لا تزال الأسئلة كثيرة .. والإجابات مفتوحة .. حياة أى منا ليست حياة الأشخاص، وإنما هى جزء لا يتجزأ من جهودنا مجتمعة لاستعادة هويتنا الثقافية .. لا يجب أن نستسلم لتهويش أشباه المفكرين عن العولمة وما شابه ذلك .. العولمة لا وجود لها إلا هنا .. فى هويتنا الثقافية .

الفصل الأول نقد أفلام مصرية ﴿

# دنيا

من موضوع بسيط استطاع المخرج خليل شوقى أن بخلق عملاً معاصراً. لكن ما الذى نعنيه يكلمة معاصر ؟. إننا نعنى بذلك تخطى سطح العلاقات الإنسانية وتعليلها، درامياً، من خلال نظرة إنسان القرن العشرين، والنظرة المعاصرة لا تجعل للناس خصائص ثابتة، ولهذا لا تدينهم ولا تتحمس لهم، واكنها تكشف عن طريقة وجودهم. فالإنسان هنا ليس نتاج ببئة فقط، ولكنه فاعلية. فكلما حاولت الظروف، أن تغيره، كلما حاول أن يكتشف نفسه مرة أخري خلال ما يطرأ عليه، فيصل إلي الوعى بذاته، ومن جديد يتجه إلي مجال حياته فيعمل علي تغييره، وهي حركة لا نهائية. وما يهمنا في الدراما هر كيف تتم هذه العملية، كيف يتحرك الإنسان في مجاله، وما هو التفسير الموضوعي لهذا المجال؟. ولهذا فمن الخطأ أن نجمل للفنون قواعد عامة (كما تعلمنا كتب النقد المدرسية) بل الطريق السليم هو أن يكتشف كل فنان منهجاً يستمده من تطورات المفاهيم المعاصرة للعالم، ويستفرج مله أسساً جمالية (اسطاطيقا) تساعده علي حل مشكلات الشكل الفني وإذا كانت الناس ترتاح عادة المغون التي

۱٩

تقدم لها الحياة كما نعرفها ، فما ذلك إلا لاقناع أنفسهم بأن هذه هي الحياة وهذا هو نصبينا. وتلك الفنون التي تعمل على رصف العلاقات الجديدة في خط مستقيم تحصر الإنسان في معارفه المتخلفة وتعزله عن حركة الحياة الكبيرة. أما الفنون التي تكسر القواعد، لا لتصبح فوضوية بل لتجعل منهجها حلاً

المشكلات الشكل وهي وحدها التي تربطنا بالغد. إنها فنون طليعية . والإبداع الفني فيها تجريب مستمر.

وفي هذا الفيام القصير ، حطم السيناريست فتحي غانم الخط الدرامي التقليدي، فلا تطوير لبطل، وإنما نحن أمام مشكلة طبيب حالم (صلاح قابيل) تشده الأم إليها كما لو كان طفلا ولهذا ويتردد في الزواج بدنيا (ليلي طاهر) التي تحبه، ودائماً يردد لنفسه: أعمل إيه. وعلى كوبري الجامعة يلتقي الحبيبان ليلاً،

ودائماً يفترقان بلا قرار قاطع، حتى يجئ يوم تضيق دنيا بسلوكه.

الفيلم، فجعل الأحداث تدور على الكوبري الحقيقي، وربط العاشقين بالناس فعلاً، فرأينا رجال البوليس ليلاً والكناسين والعاهرات وكل وحدات المكان الطبيعية. ثم استخدم الديكوباج استخداماً تعبيرياً، فكل لقطة تتكلم: عندما يريد أن يشعرنا بعمق الحب بين قابيل وليلي طاهر، يصورهما من أعلى كنقطة

وهذا هو مفتاح الموقف الدرامي. ولكي يجسده خليل شوقي، حطم بدوره التسلسل التقليدي لبناء

ارتكاز على الكوبرى، ثم تتبعها الشاربو من لقطة نصف مجموعة متدرجة إلى لقطات قريبة، حتى تتركز الكاميرا على يده وهو يضغط بحنان على يد دنيا، ثم تكبر دنيا وهي تبادله الحنان، كل هذا دون حوار، فإذا ما عمق المخرج أحاسيس الشخصيتين، نطق الشاب بكلمة: دنيا. وعلى هذا فالحوار بجئ بعد

حركة تصاعدية من الكاميرا ليفتح الموقف. وبعد تحليل علاقة الشابين، ينتقل إلى قطاع الكناسين، فنجد بينهم فرج الكناس الدرويش الذي يجلس أمام الجامع فيأتيه الرزق من النذور، بينما الكناسون يعملون. أن التناقض بين من يتواكل (فرج) وبين الكناسين العاملين، يصبح كونتر بوينت للتناقض بين

الطبيب وحبيبته. والحركة الأولى تسير بمفردها، وكذلك الثانية، ثم في الحركة الثالثة تتداخل العلاقتان

فالكناس يقول أن زميله ما عدش فى قلبه حنية، لحظة أن تهجر دنيا حبيبها، فإذا بنا نجد أن الكل يعيش فى دنيا واحدة، وأن من على الكويرى، مثل من يتجولون عليه عابرين.

وهكذا يبرزر الفيلم ازدواجية الواقع ويعطينا روية تركيبية، بعد أن حال الجزئيات بتفسير كل شئ بالكاميرا، فالعاهرة التى يلفظها المجتمع نراها فى لقطة تحتية، مجرد ساقين يدفع اليهما الكناسون بالقمامة. ولا يمتص المخرج فاعليتنا بتقديم الحلول أو بتفسيرها عن طريق العوار، فالمعانى نولدها نحن من عملية الإفضاء البصرى، هذه بداية وصولنا إلى مستوي الفنون الأوريبة عام ١٩٦٣.

الأهرام

1977-9-11

# بروه کلام

سجل الموسم السينمائي ظاهرة في غاية الأهمية، تتمثل في بروز جيل جديد من المخرجين، بعضهم كانت له تجارب في ميدان الفيلم القصير، بنرعية التسجيلي والدرامي. مثل خليل شوقي، وبعضهم يواجه عملية الإخراج لأول مرة بعد فترة دراسة مضئية مثل أحمد فاروق الذي قدم لنا الرجال لا يترجون الجميلات وجلال الشرقاري الذي يعرض له حالياً فيلمه الأول أرملة وثلاث بنات.

وهذه الظاهرة تدل علي أن لدينا لحقياطي بشرى قابلاً للاتساع يمكن الاعتماد عليه في وضع تخطيط جديد للسينما يقوم علي أحداث ثورة في أسارب التنفيذ وفي اختيار موضوعات تلاثم تطورنا الاجتماعي، وفي وضع نواة سينما جديدة .

ولا أدرى لماذا أحب أن أبدأ في تحديد معالم هذه الظاهرة بهذا الفيلم السينمائي القصير (٣٠ دقيقة) الذي يدخل به المخرج شفيق شامية عالم الإخراج السينمائي لأول مرة

وربما يرجع ذلك إلي أن شفيق قد قدم لنا النتيجة التالية لعمليات التجريب التي نطالب بها في وقت نركز فيه على صرورة إضاح الغرصة للتجريب.

22

الأفلام السينمائية بالتليفزيون بأن يخرج هذا الموضوع الذي ألفه وكتب له السيناريو إيهاب الأزهري، رأبناه بتخطى توقعاتنا ويقدم لنا سياقاً لا أثر فيه للصنعة بل لا أبالغ إذا قلت أنني حاولت أن أتصيد أسلوب الإخراج في أثناء العرض وأن أتلمس عدد اللقطات الفذة مثلاً فإذا الموضوع وحده هو الذي بفرض علينا نفسه، لدرجة أن المشاهد لا يكاد يشعر بأي عملية تقطيع خلف ما يراه -

غير أن شفيق شامية قد وفر على السينما الجديدة فرصة التجارب وعندما عهدت إليه إدارة

وهذا ما يعطى أساوب مخرجنا الجديد قيمته الأساسية فنحن لا نطالب بالتجارب الجديدة وبتمثل المحاولات الثورية في الإخراج إلا لكي نخلق أرضية تتفاعل فيها كافة عناصر السينما الخالصة، من قدرة على التكون ومن حس بالإيقاع ومن وعي بالتساوق بينها وبين السياق الدرامي. لكن بعد مرحلة التفاعل هذه، وهي ضرورية تماماً لأي سينما تهدف إلى الثورة على الأسلوب التقليدي، وغالباً ما يكون أسلوباً حرفياً لا يدخل فيه عمل العقل الذي يربط عناصر الفن، بعد هذه المرحلة، تجئ مرحلة يكون فيها السينمائيون الجدد قد تمرسوا على لغة الفيلم، بحيث لا تفتنهم عملية التجديد في الشكل، وإنما ينطفي الشكل ويمحى خلف المضمون. وهنا نصل إلى وحدة الشكل والمضمون، أي الفن الذي لا يجهد متذوقه بأسلوبه وإنما بخاطبه مباشرة.

ويبدو أن كل شئ في بدون كلام يشير إلى الوصول إلى هذه المرحلة، فنحن هنا أمام موضوع منتزع من صميم واقعنا المصرى: أننا أمام شاب أنهى تعليمه الجامعي وراح يبحث عن عمل في الفنرة

السابقة على فتح باب التعيين لكل الخريجين، فإذا هو يصطدم بالشعار القديم لا توجد وظائف خالية.

صاحبة البيت له تطالبه بإيجار حجرته الدقيرة، ريبيش مع إحساس بالمرارة وهو يضع ورقة في حذاءه المثقوب، ثم وهو يهبط السلم كاللص، خوفاً من وجود صاحبة البيت أيضاً. وبعد ذلك نلمس مقدار الحرمان الذي يعيش فيه علي مراحل متتابعة: أرلاً عندما يقف أمام بائع الغول فلا يجد معه سري قرش واحده وبعدئذ عندما يصعد الترام متبرماً في طريقة إلي شركة لعلها تمنحه وظيفة، فإذا بناتا تلتحق به، فينظر إليها متبرماً، لكنها نظل بتبسم له، وهنا يفور في كيانه كل شعوره بالهوع، الهوع البعنى والجوع البدنى والجوع البدنى والجوع البدنى والموع يتناه على شورة بالموع، الموحة الثالثة عندما للجنسى، وتتماقط كل الأفعة الاجتماعية، فلا يملك سري الالتصاق بها. وتبدأ المرحلة الثالثة عندما يتأمل الشاب مانيكان في واجهة محل عمر افدى يرتدى بدلة أنيقة، فيظل يحملق فيه، فإذا بنا نشهد الروية الداخلية الذي يتحرك في وجدان الشاب، فها هو يحلم بأنه قد اشتري البدلة رذهب إلى مرقص وعلى أنغام الموسيقى راح برقص مع شابة، كأى شاب يعطيه مجتمعه حقوقه المشروعة.

م تتحقق المعجزة . لقد وقع كيس نقود إحدي السيدات اللاتى كن بمحل عمر افندى، وفى نفس الحظة التى يهم فيها الشاب برد النقود، تكون السيدة قد ركبت سيارتها واختفت . ماذا يحدث لو أخذ النقود وحقق أحلامه ؟ . ها هو يشترى نفس البدلة ، وأمام بائع سجاير يغازل فناة ، أنه يخرج محفظته ويريها النقود، فتبتسم ، ولا يفطن هو إلى وجود بلطجى بتتبعها: يتبعه عندما ذهبت هذه الفتاة إلى آخر مدرب، وذهب الشاب يجرب حظه فى ملهي ليلى، وفى الملهي يعمل البلطجى علي أن يهيئ فرصة لقاء بين الشاب ويدن راقصة . وكما يحدث مع شاب غشيم وبلطجى يحمى راقصة، يشب صراح بين الجميع بهدف الحصول علي الكيس، غير أن الشاب ينجح فى الإفلات بالنقود، ثم يود ما تبقى لصاحبتها، ويقنع بالعودة إلى حجرته الحقيرة . إلا أننا نكون فى الفجر: وفى الفجر تظهر صحف السباح حاملة عنوان وظائف لجميع الخريجين .

ومع أن إيهاب الأزهرى قد لجأ إلي عنصر المصادفة التقليدى (كيس النقود) لخاق نوع من التسلسل الدرامي، إلا أن دراسة الشاب المشكلة التي ينيئ عنها هذا الواقع يؤكد أن في وسعنا أن نستمد مرصوعات لا نهاية لها من المشكلات التي نتعرض لها في حياتنا اليومية، وهو رد بليغ علي أصحاب الرأي القائل: هناك أزمة سيناريو. كما أن أسلوب شفيق شامية في معالجة الموضوع، يكشف عن أن في وسعة أن يخاطب، بلغة السينما الجديدة، جمهوراً كبيراً.

وهناك ملاحظة أخيرة، هي صرورة التنويع في الإيقاع. فالمخرج يعطينا إيقاعاً واحداً من أول الفيلم إلي آخره، بينما كان في وسعه بالتقطيع، وبالانتقال من التصوير السريع إلى البطئ، أن يخلق جواً درامياً داخلياً من واقع الصورة وحدها.

الأهرام ١٩٦٥-٦-١٠

# ثلاث قصص

للوهلة الأولي انتابني إحساس بأنني سأشهد فيلما طليعيا، يرتكز على روية معينة للراقع، وتتسابق عناصره الإيقاعية والتشكيلية لتعميق هذه الروية . مجرد انطباع أول. . فعنوان ثلاث قصص عندما يعطي لعمل من أعمال شبان نتوقع أن تبدأ اللورة في لغة السينما وفي مفهوم الغيلم من جانبهم، أقول هذا العوان لا يمكن أبدأ أن يوحي بأي نزعة إحصائية أو حسابية بل علي المكس شاماً أنه يشير إلي ان ثمة مشروعاً فنياً يقوم أساساً على فصفصة قطاع من الواقع اليومي، ييدو عادياً في نظر الجميع، إلا انه، هذا، وأمام عدسة مخرجين شبان، يتحول إلى وجود إنساني كامل.

أو، علي الأقل، هذا هر الإحساس الذي سيطر علي وأنا أنهياً الرؤية الغيلم. ولكن: ما هي علي وجه التحديد، العوامل الذي تفاعلت لخلق هذا الانطباع؟ أولها، بلا أدني شك، هو وجود اسم المخرجين الشابين إبراهيم المسحن ومحمد نبيه، فاسم كل واحد منهما يكتب علي الأفيش لأول مرة، يكتب بعد تجارب عديدة، وواعدة، وثررية في بعض الأحيان، خاصفها الاثنان في مجال العمل التليفزيوني خلال

44

ست سنوات، يصناف إليها تجربة أولي (وربما أكثر) في الإخراج السينمائي بمحناه الكامل، ففي العام قبل الماضي، أخرج الصحن فيلماً سينمائياً قصيراً بعنوان حلم فنان، كشف فيه عن روح طليعية وعن إمكانيات خلق نوع فني سينمائي نادر عندنا هو السيني باليه، أو البالية السينمائي، لكنه لم يهدف من وراء ذلك العمل سوي دخول مهرجان التليفزيون لعام ١٩٦٦ ، ولهذا لم يعرض فيلمه علي الشاشة الكبيرة، وبالمثل، أخرج نبيه فيلماً سينمائياً بعنوان الزيارة، لنفس المناسبة وفي نفس الوقت، ووقتها كنت أعاصر تجربتهما، فقد كان عملي باستديو الأهرام يسمح لي بمشاهدة تصوير فيلميهما ومتابعة عملهما علي الموفيولا، وكنت أشعر بنوع من الدوتر: فلو أخفقا، فسيؤخر ذلك خطئنا في تطوير السينما الجديدة، ربما لعدة سنوات.

مجرد انطباع !.. ويزيده قوة هو أن شركة القاهرة السينما، وهي شركة تجارية، كما هو واصح من سياستها الانتاجية، أقبل ان شركة القاهرة قد تبنت الشابين، وعهدت البهما بتجرية الإنتاج في حدود نظم المحترفين، ويذلك توافر للصحن ولنبيه ما لا يتوافر لأي شابين: ميزانية كاملة، ونجوم، أي قدرة على الحركة وعلى إيجاد الأنماط التي تجسد مفهرمهما للسلوك الإنساني.

وبهذا الانطباع بدأت أشهد العرض. في نهاية الربع ساعة الأولي بدأت أتملما، لسبب بسيط هو أن موضوع القصة الأولي، وهي قصة دنيا الله التي أعدها للسينما عبد الرحمن فهمي وأخرجها الصحن، أقبل ان موضوع القصة الأولي قد بدأ يتمع انساعاً لا يسمح بإعادة تجميع أطرافه في الثلث ساعة الباقية. ثم ما ان انتهت القصة الأولي حتى تغير إحساسي كلية، ورأينتي، فجأة، أمام أسرأ ما يهدد الفيلم القصير: فبدلاً من أن نشهد عملاً له وحدته المضوية المتكاملة، ينمو موضوعه كي يصل إلي الامتلاء في حدود النصف ساعة، وجدتني أمام فيلم طويل، أعطاه المخرج حقه من التطوير، ومن التطفيم في البداية، لكن ما كاد يصل إلى أقصى درجات الانفعال، حتى وجد أن الوقت قد انتهى،

وعلى الفور، أخذ يحشر باقى الموضوع في بضعة مشاهد سريعة.

#### كيف وصل الصحن إلى هذا المأزق؟

في اعتقادي أن السبب الرئيسي يرجع إلى البناء الدرامي الذي اختاره السيناريست. فهو قد بني فيلمه علي ركائز الفيام الطويل التقليدي (دون أي محاولة للاستفادة من تجارب السينما الحديثة، حتي في درامية الفيلم الطويل)، وعلى هذا قسم الموضوع إلى المراحل الثلاث التي تسير عليها الأعمال الكلاث التي تسير عليها الأعمال الكلاشيكية، مسرحية كانت أو سينمائية: فهو يبدأ بمقدمة، يكشف فيها عن الجو العام البيئة، وعن الشخصيات، ثم في بداية الثلث الثاني للقيلم يدخل الشخصيات في بئررة التفاعل مع ما حولها من شخصيات وظروف، وفي النهاية يعطي ما لقنصر نقصر، وما الله لله.

وعلي عكس ذلك تماماً تتحقق وحدة الفيلم القصير. فهر مجرد موقف: مجموعة من العناصر الجزئية، هي شذرات حياتنا، بعاد بناؤها في نسيج يتم في وجدان شخصية واحدة أو يتكشف من خلال حدث واحد. فنحن هنا أفرب إلى بناء القصيدة أو إلى بناء السونانا.

والواقع أن الموضوع الذي عالجه نجيب محفوظ يسمح تماما ببناء الدراما السينمانية على هذا اللحور. فنحن نواجه إنساناً يستيقظ فجأة على معنى وجرده، وأثناء هذه اليقظة تتغير مقابيس الأشياء، وتتغير رؤياه المواقع، ويتغير هو. أي انها عملية نفسية كاملة. كيف نمت؟ كيف وصلت إلى درجة الانسهار؟. أن مراحل هذه العملية هي ما يشكل الموقف الواحد المغروض أن يعرضه لنا الغيلم القصير. على الأقل، هذا إذا أزاد السيناريست وأراد المخرج أن يقدما لنا نظرة معاصرة المواقع، بمعني انهما لا يعتبران ما يحدث للإنسان مجرد حوادث مثيرة، مجرد هدف يثير فصولنا، وكل الهدف من عرضها هم أن ينتهي المعتفرج إلى هذه التنبية: أنظرا.. كم هي غريبة أرضاع الحيادا.. أن هذا كله قد تناولته السيدما القديمة، وتنارلته أما الذن الكبير، فهو يهدف إلى السيدما القديمة، وتنارلته أما الذن الكبير، فهو يهدف إلى

تحويل أبسط حدث إلى قضية مصير: فمادام يحدث هذا للإنسان، لأبسط إنسان، فمن حق أي واحد أن يصبح على رعي بالظروف التي تسابقت لخلق هذه الأوضاع.

بيح علي وعي بالعفروت سي تسابف سي الساء ركع. • كل أعمال نجيب محفوظ في السنوات الأخيرة تتجه نحو هذه النظرة المعاصرة للإنسان

مرة أخري، لأن السيناريو استمد ركانزه من بناء الغيلم التقليدي الطويل. ولهذا، وبالدقة ابتداء من نصف الفيلم، أي منذ لحظة سفر صلاح منصور مع ناهد شريف إلي العصيف. والفجار ما كان

والواقع. فكيف لم تنعكس هذه النظرة في الفيلم؟

مكبوبًا في عالمه الداخلي، منذ تلك اللحظة، تبدل بناء الغيام تماماً.
ولقد كانت في يد الميناريست مادة إنسانية ثرية، وخصبة، تسمح تماماً بخلق قصيدة سينمائية.
ولقد كانت في يد الميناريست مادة إنسانية ثرية، وخصبة، تسمح تماماً بخلق قصيدة سينمائية التي

وفي القصبة الأصلية يوجد هذا الموقف، فهناك شخصية واحدة، شخصية رئيسية، هي هذا الساعي الذي قصني نحو أربعين عاماً في ديوان حكومي كل ما فعله فيها انه ظل يحمل الأوراق

الساعي الذي قصني نحو أربعين عاماً في ديوان حكومي كل ما فعله فيها انه ظل يحمل الأوراق وصينية القهوة والشاي من مكتب إلى مكتب، وقام بألف مشوار ومشوار، وصعد السلم آلاف المرات، وتلقي آلاف الإهانات، ولم يسأل نفسه مرة واحدة: ما الذي أخذته من الحياة مقابل ذلك؟. لكن هاهي مجموعة من الظروف تتفاعل، بينما هو يقترب من الشيخرخة. لتضعه وجهاً لوجه مم هذا السؤال:

لماذا عشت كل هذه السلوات؟. ومن هذه الظروف وصوله إلى سن اليأس، واستيقاظ رغبات حادة في

نفسه، ترجع إلى ازدياد تشبثه في الحياة، ولا يوجد في بيته ما يشبع رغباته، فزوجته تقترب من الشيخوخة هي أيضاً، ولهذا تتخذ التفاصيل البسيطة مظهراً كبيراً في نفسه، فمثلاً، هناك في المقهى الذي يجلس فيه بائعة اليانصيب، وهي ذات سحر ودلال لا يقاومان، انها تشده إليها بانثناءة جسدها، وليونة حديثها، وتوصله إلى أقصى درجات الشيق. وهناك، أيضاً ذلك الموظف الشاب الذي يعيش في مستوى الأرستقراطية البرجوازية، مع أن راتبه لا يسمح له بشقة من حجرتين، والسبب هو انه قد باع

شبابه لأرملة تتولى الإنفاق عليه، ومن مالها يعربد ويقامر ويتمتع بأشهى النساء. وهذه الأسباب، وغيرها، تضع هذا الساعي في بؤرة تحولات غير متوقعة: وذات يوم، بينما يذهب إلى البنك ليجئ برواتب الموظفين، تصعد كل تلك الرغبات المكبوتة إلى السطح، فيقرر أن يأخذ هذه النقود، وينفقها على نرجس بائعة اليانصيب، ويعيش معها بضعة أسابيع في مصيف، تماماً كما يفعل زوج الأرملة، وكما بفعل أي شاب، وليحدث ما يحدث.

ان ترقيم هذه التحولات، بحيث تتابع في حركة تصاعدية، في شكل جزئيات مزدوجة (أي ما يراه الساعي من تناقضات، ثم رد الفعل الذي يحدثه ذلك في نفسه) هو ما ينبغي أن يقوم عليه الفيلم القصير. ولو أن السيناريست اكتفى بحصر الموضوع في لحظة تكثيف هذه الجزئيات في وجدان الساعي، وانتهى بنا إلى تحوله: إلى انهيار القيم القديمة في ذهنه، وإلى فقدان الأشياء امنطقها عنده، لو ركز السيناريست هذه العناصر في موقف واحد، لكنا أمام عمل سينمائي معاصر.

وفي التنفيذ، يكشف لنا الصحن عن أهم إمكانية لإخراج هذا النوع من القصائد السينمائية، وأعنى بها القدرة على اختصارات الزمن فطوال النصف الأول الفيلم، يعرض الصحن عن السرد

التقليدي، بإهمال الروابط المكانية، والزمنية أحياناً، لأن وحدة الدراما عنده هي ما يطرأ في وجدان

۳۱

يشهد في المكتب ما يثيره، وعندما يذكره ذلك بحياته في البيت، لا يلجأ المخرج إلى وسائل التذكر التقليدية (كالعودة إلى الوراء أو الفلاش باك) بل ننتقل فوراً إلى البيت، بقطع من طرف مكتب في الديوان إلى طرف سرير في حجرته، وهو أسلوب يوائم الشخصية تماماً: فهذا تتابع لحظة لا قيمة للزمان والمكان فيها، فلا يوجد أي منطق يربط هذه العلاقات.

وبالمثل، يستخدم الصحن ميزانسين يحقق بكل قرة، هذا الانجاه. أنه يعتمد علي حركة كروفر
من الشخصية إلي البيئة، وبالعكس. فنحن نشهد، في لقطة قريبة، مسلاح ممصرر وحده وهو ينصت، ثم
في حركة بانورامية، نشهد الموضوع الذي يثيره: انهما الموظفان وقد أخذا يتحدثان عن القمار وعن
النساء، أو هو نظف المسكين (أحمد الجزيري) الذي يستغرب لحدوث أوضاع كهذه في دنيانا
(وجود علاقة زواج بين زين العشماوي الشاب وبين الأرملة إحسان شريف). ان تجزئة حركة رسم
الشخصية بالكاميرا علي هذا النحو تشكل أسلوباً بليغاء لا أثر للاقتعال فيه، ارسم تحولات الشخصية، فمن
وجه ينصت إلى موضوع يثير، ثم عودة إلى الوجه فنقراً عليه ما تغير من انفعالات. على هذا يحدد
سلوك الشخصية دون أن يرغم الحوار على الكشف عن المضمون.

وهذه أهم مزايا الصحن. وتبقى نقطة أخري تنصل انصالاً وثيقاً بمعيار الحكم علي الإخراج، وأعني بها: النكرين والإيقاع الناخلي لكل لقطة . لن نهاية أغلب اللقطات تهدئ من الانفعال الذي ينشأ من تتابع حركة الكاميرا، أي الانفعال الذي يتراكم بتتبع الشخصية وموضوع النظر عندها . اماذا؟ لأن الصحن يغتقر إلي العزاج العصبي الذي يتحتم توافره مع هذا النوع من العيزانسين. فمثلاً لو أن شاريو القرب فجأة، قبل لحظة تغيير الكادر بثوان، من شخصية أو موضوع من أثار انتباء الساعي، لحدث تغير

وبدون هذا التغيير يستحيل أن نشير سينمائياً إلي أن مرحلة نفسية قد نمت، وأننا نتهياً إلي الانتقال إلي مرحلة تالية تعود فيها الكاميرا إلي حركتها الطبيعية، ثم تكثف عناصر المكان، لتصب بايقاع مغاير، في وجدان الشخصية.

وافققار الميزانسين إلي هذا التدفق الحيوي في الإيقاع يجعله أقرب إلي فيلم سردي. هذا من حيث التكوين داخل الكادر. أما الكادر نفسه، أي عملية تكوينه (كادراج) فلا أدري لماذا لا أشعر بنقل الحجوم، بل دائماً أجد وظيفتها معدومة. فالتكوين يتم بوضع الممثل علي خلفية قريبة، بدلاً من استغلال عمق المجال، وعندما تنتقل الكاميزا، بلا قطع، أي في حركة واحدة، من جزء من الديكور إلي جزء آخر، لماذا لا تحافظ الكاميزا علي العنصر التشكيلي باستمرار؟. وهذا تشم رائحة بلائوهات التليفزيون، بينما وسيلة السحن سينمائية خالصة: وهي وسيلة استظها، بإيقاع فريد في حركة الزورق ويد نرجس (ناهد شريف) تحرك الزورق ويد نرجس (ناهد شريف) تحرك الداء، واستظها في بصععة أجزاء من الديكور الطبيعي في البلاج، وكان ينبغي أن تشكل وحذا الخيلة كله.

على أي حال، كان عيب الفيلم الأساسي هو تطوير الموقف إلى حكاية، والتردد بين أسلوب السرد التقليدي وبين أسلوب السينما الطليعية، ومن الأخطار الذي تهدد مثل هذا التردد هو فقدان وحدة العمل السينمائي في مجموعه.

وعلي عكس ذلك يسير محمد نبيه في قصة إفلاش خاطبة، وهي من روائع يحيي حقي. فهر أقل من الصحن في طموحه، وليس له، فيما يبدو، من هدف سوي إظهار مجموعة من مفارقات العياة. ولهذا كانت البساطة طابع فيلمه: فهر يرسم الموضوع من مجموعة إيقاعات نعبر، بنزعة كاريكانورية، عن متاعب العازب (عبد المنعم إبراهيم) عندما يشتط البرتاجاز فنهب النار في وجهه، وعندما يجلس فتنفرز الإبرة في فخذه، وعندما يبحث عن طبق في المطبخ فتساقط الأوعية كلها فوق رأسه. وإلي هنا، ونحن نسير في حركة مرحة، البجرو، يتسابق الإيقاع ومقاس الكادرات (كلها كادرات ضيقة في بداية الفيلم لتشير إلى حياة العازب) والأسلوب السهل الممنع في حركة الكاميرا، كلها تتسابق لوضعا في قلب كوميديا، عادية حقاً، من حيث الشكل، إلا أنها تشير إلي أننا أمام عمل مخلص. لكن بعد أن نتخطي مرحلة دخول الخاطبة في حياة العازب، وبعد أن نشهد معها ومعه مجموعة من العرائس، جسد المخرج أوضاعهن بكاريكاتورية ممتازة، نجد أنفسنا، فجأة، أمام تحول غريب في السياق

الدرامي: فالحركة تتوقف، والدراما تهرب من العوقف، ومن الشخصيات، وتقف ليلي طاهر لذلقي علي على عبد عبد المندم إيراهيم وعلي الجماهير وعلي محمد نبيه نفسه درساً في حقيقة علاقة العرأة الحديثة بالرجل، وإلي أي حد يبدو مضحكاً وغربياً لجوء إنسان إلى خاطبة لتختار له الإنسانة التي سوف تشاركه الحياة مدي المعر.

ما الذي يوحي إليه هذا القطع المفاجئ في السياق الدرامي؟. كما خشي الصحن من خطورة معالجة دنيا الله بأسلوب حديث، يجمع جزئيات الواقع في وجدان الساعي، خشي نبيه أيضاً من الاستمرار في أسلوب المرح الساخر الكاريكانوري إلي النهاية، وما سبب هذا الخوف؟. اننا أمام ظاهرة خطيرة: فما أن نعطي الشبان فرصة العمل كمحترفين، حتي يحبسوا دفعاتهم الغنية في نفوسهم، ويعزجرن تطلعاتهم الحقيقية بلوازم التقاليد السينمائية التي نشأت في ظل الإنتاج التجاري الرخيص،

وتكون التنبجة هي أن تبحث عن شخصية الشاب فيما أخرجه فيصعب عليك أن تستخلص سماتها المحددة.

والسينما الآن، إما أن تكون ثورية مائة في المائة، أي لغة تعبير إنسانية عن واقعنا هذا، بلا افتعال، بلا ميكانيكية، بلا تقاليد سرد تستخف من الإنسان وتعول حياه إلى حدوتة، وإما أن تكون تصوير مشاهد لملء علب الأفلام بعبوات كي نعنظ في مخازن شركة التوزيع، ويحبس معها ملايين الجنيهات التي اقتطعت من احتياجات هذا الشعب الذي يواجه أخطر مشاكله المصيرية. وعلي الإنتاج أن يختار بين الاثنين، وعلي الشبان أن يقرروا إما التزامهم بالسينما كفن إنساني أو رغبتهم في أن يلحقوا بسلالة من يستخفون بالإنسان.

مجلة "السرح والسينما"

مارس ۱۹۳۸

# سالة من امرأة مجعولة

حيدما كتب سنيفان روايته رسالة من امرأة مجهولة كان يهدف إلي إيراز معني إنساني، كبير هو أننا كثيراً ما نكتفى بالنظرة العابرة إلي من نرتبط بهم، وكثيراً ما نوصد نفرسنا عن فهم عالم الآخرين الداخلى، بينما وراء كل واحد منهم مصير إنساني بأكماء ولهذا نجد، في قصة سفايج فناناً بوهيمياً، يقضى كل ليلة مع امرأة وفي الصباح ينساها شاماً، وينطلع لأخري فالكل عنده للاستهلاك. وقد يكن هذا أمراً عادياً بالنسبة للمحترفات، إذ لا يتطلعن لأكثر من ذلك. لكن ماذا يحدث لو وجدت فئاة تأخذ هذه العلاقة بمأخذ الجد، وتجعلها كل شئ في حياتها، آمالها وعواطفها وأمانيها؟ إننا نجد فئاة رومانسية تقع في حب هذا البوهيمي، وتحتمل كل شئ في سبيل عواطفها، حتي معاملته الحقيرة لها، عندما ظلها فئاة من فتيات الليل، فعاول أن يمنحها أجر ليلة. وهذا الطراز من الفتيات نادر شاماً، لا يمكن أن يوجد إلى في قصة لسفارج، ولا يمكن أن يوجد إلا في أوريا الغربية والشمائية وإذا كان سفايج قد تناول هذه الشخصية بالتحليل الروائى، فما ذلك إلا لكى يظهر لنا جانب الذروع فى المرأة، لا باعتباره خطيئة أو سلوكاً منحرفاً،كلا، وإنما لكى يكشف لنا إلى أى حد تتصارع نداءات الحياة فى النفس البشرية، فتمحو سيطرة الذهن الميكانيكية، وتدفع الكائن دفعاً إلى الترابط العاطفى بآخر فى لحظة حب هى كل شئ فى الوجود.

فثمة فلسفة هنا، وثمة تحليل نفسى للنزوع والهوي. ويدون ذلك لا قيمة لعمل سفايج علي الاطلاة..

ومع أندى ضد الاقتباس، لأندى أؤمن بأن الفن ضرورة تعليها رغبة البشر فى التعبير عن أنفسهم، وبأن هذه الضرورة تحتم على فنرننا أن تنبع من مجتمعنا، ولأننى أؤمن بأن كل محاولة التعصير والإعداد هى دليل علي إفلاس الفن عندنا، مع كل هذا فقد حاولت أن أنظر إلي هذا الفيلم كمحاولة لإخراج نص أدبى كبير السينما المصرية. وعلى هذا الافتراض كنت أتابع الفيلم، فوجدت الفتاة المصرية تترك أهلها وتسافر وحدها، ثم رأيتها بعد أن حملت من الفنان تجد عطفاً من عمتها القاهرية، بل كانت العمة تتستر عليها، وأخيراً رأيت الفتاة المصرية تسلك سلوكا تارة أشبه بسلوك البنت العبيطة، وهو شئ يختلف تماماً مع شخصية سفايج التي تقدس حبها وتبدر كالشهيدة، وتارة تسلك سلوك فانن حمامة التقليدي، أعنى الفتاة المطابقة، وعلى هذا جاءت شخصية الفتاة (البني عبد العزيز) في منتهي الفراتكواراب ورغم كل خصائص لبني التي أعرفها من خير مثقفاتنا، ومن عبد العزيز) في منتهي الفراتكواراب ورغم كل خصائص لبني التي أعرفها من خير مثقفاتنا، ومن أطوع ممثلاتنا في منتمي المواض، فقد جاءت شخصيتها عديمة القوام، فما سبب ذلك؟، في

رأيي أن جميع من ساهموا في الفيام قد حاولوا تفصيل الموضوع ليلائم فيلم بطله فريد الأطرش، أي



فريد الأطرش ولبني عبد العزيز وأمينة رزق في فيلم ،رسالة من امرأة مجهولة ، اخراج صلاح أبو سيف

الموسيقار الذى تتطلع إليه الفتيات، فلا يكترث بعواطفهن بل يعاملهن معاملة فاسية (فى الأفلام طبعاً) وفى النهاية ينزوج بالفتاة التى تفهمه. والواقع أن اللعبة أصبحت مملة، لكن الغريب حقاً هو أن ينجذب إليها شاب نعلق عليه الآمال فى تطور السينما، هو فقت عي زكى، كاتب السيناريو، ثم تجرف أكثر مخرجينا وعياً، وأعنى به صلاح أبو سيف، ومع أن الفيلم يكشف عن كل خصائص صلاح فى الإخراج، ومع أننى تمتحت باقطات نادرة، كهذه اللقطات الجريئة من أعلي، حيث تسير الفتاة مع التلميذات فى البداية، وحيث تهبط السلم وقد انهارت قواها بعد اكتشافها لبوهيمية من تحب، ومع تحرر التلميزا من الموتتاج الآلى المدرسى (تعارض توازى) وتحركها في كادرات متسعة (كلقطة الكبرى حينما تحاول لبني الانتحار)، مع كل هذه الخصائص التى تذكرنى بأسلوب المدرسة الفرنسية الحديثة (وهل أنسي مشهد استسلام لبني فى الظلام، بمعالم الشبق على وجهها، ثم تعارضها بأنوار الصواريخ الصناعية؟) فقد عجز المخرج عن أن يجعل من القصة الأساسية عملاً فنياً، كما عجزت مواهب بنبي وفتحى زكى عن أن تخلق شيئاً من لا شئ، رغم أغنية فريد الرومانسية المتطورة: عذاب.. عذاب..

ألم نقل دائماً: بلا موضوع لا فن، وبلا وعى بالواقع، وبمشاكل الناس ومشاعرهم وآمالهم، لا موضوع 1.

"الأهرام"

### المعجزة

يثبت لذا فيلم المعجزة حقيقة كبيرة، هي أن أزمة السينما كانت ترجع إلى منهج المخرجين في تناول واقعنا. فهم لا يحللون الملاقات التي تشكل الواقع، ولذا لا تنولد في نفوسهم تلك الدفعة الخلاقة التي تجعلهم يجسمون أطراف الواقع في أرضية للحدث بل الغريب أنهم يبحثون عن وحدات جميلة في حد ذائها.

وهذه هى نظرة المركانيكيين الذين يكتفون برصد ما هو مثير علي سطح الراقع. فالسينما عندهم هى نقل مفردات جميلة، تماماً كآلة الطباعة الأوفست. ولهذا كانت مأساة السينما عندنا هى أو واقعنا يتمقد، ويتمقده تثولد أنماط بشرية جديدة، تظهر الفئاة التى تعمل مثلاً والشاب الذى ظن الشهادة جواز مرر للوظيفة ظم يتمرس علي عمل وظل عاطلاً، ويظهر الممراع بين القديم والجديد فى الأسرة وفى وسط المثقين، وتظهر سحنة جديدة العامل، تحمل معها تطلعات إلى غد مشرق، أقول تظهر فسمات

مجتمع جديد، ومع ذلك لا ينفذ السينمانيون إلي قلب واقعنا ولا يبحثون عن هذه العلاقات الجديدة ولكن ها هو حسن الإمام، الذي ظهرت في أفلامه السابقة تلك المعالجة المركانيكية، ها هو يقدم الدليل علي أنه بمجرد ما يتجه المخرج نحو الواقع، فإن مهمته لا تصبح استعراض ثياب وأثاث وسيارات، بل سيضطر إلي أن يدور بالكاميرا حول أطراف الواقع، سيضطر إلي تحليل عناصر بيئة اجتماعية، وبالتالي إلي تقديم نماذج بشرية تنبع من هذه البيئة.

وفي المعجزة دارت الكاميرا حول حي سيدي كمال الذي يسكده النشائون والقتلي والعاهرات. ومن الحيرزت نماذج بشرية أهمها النشالة (شادية) وأبوها (فاخر فاخر)، والعاهرة التي هربت (روحية خالد) والمجرم العنيد (يوسف شعبان) وزوجة أب النشالة (سلوي محمود)، وكلها نماذج بدت حيه في القيام تتكلم لغة النشائين والقتلي، وتسير وتفكر في حدود منطقها العامي التلقائي وفي مقدمة هذه النماذج كانت شادية. لقد جست شخصية الفتاة الخشئة لغة وسلوكاً الطبية حينما تعود إلي ببتها، فتدفع إيجار الشقة (مما نشلته؟) وتدافع عن أبيها بكل قواها، والتي لا تجيد تكتيك الحب كبنت الطبقة الوسطي، فتعرض نفسها في استسلام فطرى علي المهدس الذي أحبته، ثم تقرأ الكرتشينة وكلها توتر التوف: أيحبان سائر شخصيات حي التعرف: أيحباني حقاً؟. باختصار لقد رسمت شادية كل أبعاد نموذج النشالة وكذلك سائر شخصيات حي العمري كمال وأو اكتفي المخرج بتوليد المأساة، مأساة واقعنا اليومي، من اضطرار هذه الفغات إلي احتراف الإجرام لكي تعيش، بينما هم جميعاً طاقات بشرية قادرة علي العمل لكنا أمام فيلم فريد. لكنه جمد الموضوع السبين: أولهما هربه من مواجهة الواقع باللجوء إلى شخصية الفئاة الأرستقراطية (فاتن جمامة). فرغم أنه جعلها صحفية لكي تنظها شادية ولكي تقوم بتحقيق صحفي في حي النشائين إلا أن حمامة عن في دين هذا حاءت شخصيتها حسن الإمام حبس فاتن في ديكورات فيلا جدها (حسين رياضر) بالزمالك. ومن هذا حاءت شخصيتها حسن الإمام حبس فاتن في ديكورات فيلا جدها (حسين رياضر) بالزمالك. ومن هذا حاءت شخصيتها



شادية في فيلم ، المعجزة ، اخراج حسن الإمام

كذلك لجاً حسن الإمام التي خاتم سليمان ليحل مشكلات الدراما بدلاً من أن يعمقها: لقد جعل خطيب الصحفية الله يعمل خطيب الصحفية التي عمل الترجمان) لكى يسهل اللقاء بينهما ثم جعل تحقيقات الصحفية تلقي صدي في نهاية الفيلم لدي المسئولين، فيصدر قرار بهدم حى النشالين، وبذلك تحل مشكلة شادية. والمسألة هى بكل بساطة أن العقلية القدرية التى تترك الصدفة تحل مصير البشر لم يتحرر منها المخرج، كذلك لم يتحرر من عقلية الصنايعى التى تركب مفردات جميلة لو نظرنا إليها على حدة.

الأهرام

## على خنفاف النيل

للإنتاج المشترك مع أى بلد أجنبي مزية ولحدة، هي أنه يمهد الأرض لمنافسة شريفة بين سينمالينيا والسينمائيين الذين وصلوا إلي مستوي رفيع، إذ سيضطر مخرجونا ومصورويا ومطلونا إلي تخطى الجهد الروتيني، جهد الحرفيين، ويحاولون توجيه طاقتهم للحاق بزملائهم الأجانب، كما أن الإنتاج المشترك ينيح فرصة نادرة لتطبيق مناهج الإخراج المتقدمة علي واقعنا، فيرى فنانونا منظورات جديدة ما كانت تخطر ببالهم وهم يواجهون بيئتنا ومكنا هو الوجه الأول للمملة الجديدة أي الإنتاج المشترك. وقد كشف عنه فيلم علي صنفاف الذيل، فرأينا كيف يحول المصور الباباني مناظر عادية، من صميم واقعنا اليومي، إلي لوحات تثيرنا نحن رغم مرورنا عليها كل يوم. فمثلاً حينما جسم الحركة في شارع البستان، وميدان سليمان باشا، جزأ المصور اللقملة فيذا الناس مع السيارات من أعلي كما لو كانت المركبة بعد أن كانت تظهر في أفلامنا كضيعة ريفية. والأمثلة عديدة في الغيام، وكلها تتم عدورت القاهرة إلي عاصمة عندرة تشكيلية ينبغي أن يلتفت إليها مخرجونا، فيهذه الطريقة ينبض واقعنا في فيلم.

أما الوجه الثاني للعملة، فينحصر في مفهوم السينمائيين اليابانيين لقضايا الشعوب المكافحة. والحق أنني ظلت طوال الفيلم أحاول أن ألم خيوط واقع يحركه مصير شعب يناضل الاستعمار فلم أعثر

على شي، وربما الخطأ يرجع إلي تقديم القيام. فقد قالوا لنا أننا أمام قصية وطنية، فصدقناهم.

وراحت الأحداث تتتابع: لقد شهدنا عصابة تطارد أخري، وخلال المطاردة طعن المليجي بخنجر
وتكلم وهر ميت، وصرخت شادية، وهرع كمال الشناري للجدنها، وحصنها الياباني وانقعل بمفاتن
مصرية خالصة، وإنطاقت سيارات ومراكب شراعية وعربات بوليس نجدة. وإزاء هذا كله كنت أتساءل:

أين المرصنوع؟ أين الخط الدرامي الذي يرسم مصير شخصيات يرتبط بقضية وطنهم؟ ورحت أتصيفح
الممثلين ولا المتم بالأحداث فقد خطر ببالي أنها تمهد للمعركة الحاسمة مع الاستعمار، فرأيت مغنية
كباريه (شادية) تجتمع بشخصيات، ومنهم علمت أن شادية زعيمة وطنية في بلد اسمه اريا وأنها تحمل
خطة تعرير بلدها في دلاية تعيط بعنها. ورغم ذلك، فها هي الزعيمة تغني صعيدي والا بحيري والا
لهوا رماك. لكن أين كفاح شعب اريا؟. لم أكن أعرف البلد من قبل، ولذا حاولت أن أفهم الأحداث،
فرأيت عصابة يتكلم زعيمها بالمامية المكسرة كالخواجات، وقيل أن هؤلاء هم أعوان الاستعمار، ورأيت
أيضاً كيف حاولت الزعيمة الإفلات من قبصنها، ولم تنجح في ذلك إلا بفصل صابط البوليس

وبهذا التزييف لقصايا الشعوب، يرسم فيلم علي صفاف الديا، من ناحية المصمون، أسوأ صورة للمعارك الوطنية ولا أظن أن شعبنا، رائد كفاح شعوب آسيا وأفريقيا، يرضي أن تتوقف ثورته علي دلاية تحملها مغنية كباريه، أن هذا المغهوم لثورات الشعوب يحطم كل دعاية لظهورنا السياسي والاجتماعي



فى الخارج، ويشوه الصورة التى رسمناها بعملنا وبنصالنا. ولا يمكن أبداً لشعب تحدي الحصار الاقتصادى وواجه الاستعمار فى حرب دامية أن يسمح بتكرار هذه المهزلة. فعن المسئول عن هذا السيناريو؟ لو كان أقطاعياً أو استعمارياً فريما أظهر كفاح الشعوب بصورة أقرب إلى الصدق.

الأهرام

## الناصرصلاح الديه

لم يقطن الذين دخلوا المحركة التقدية دفاعاً عن الناصر صلاح الدين أنهم أمام عمل نادر من الناحية السيامائية الخالصة. ثقد كان أغلب نقاشهم يدور حول الشخصيات وتناقضها أو الحوار، بينما هذا الفيلم من الدوع الذي يعتمد في البناء الفني علي أسلوب غنائي (ليريك) يقوم علي الشعارض بين التقطات السامنة، حيث الصور تولد معاني الحركة من اصطدامها، وبين القطات التي ترتكز علي حوار الممثل. فيعد أن نشهد صلاح الدين مع أنصاره يتحدث عن مفهومه للحرب وأنها وحدة الأرض، تجيئ المصور لتومي إلي هذا المعني السلمي، إن يوسف شاهين يكنفي من مشاهد الحرب بعجلات تنتابه، ثم بأقدام خيول تجرئ وتدريجياً تتدافع إيقاعات الصور، حتي تصل إلي قمة فيها كل ما يملأ الشأشة عبارة عن بقع دم. ومعني ذلك أن المخرج لم يتخذ موقف الإخراج التسجيلي للمحارك، كما يفعل أغلب مخرجي هوليورد في الأفلام التاريخية، حيث تنحصر مهمتهم في نجسيم مشاهد التالل. إن عمل يوسف شاهين مذا هو تغجير الطاقة الراقدة في حركة الصور لكي تصبح لها دلالة تعبيرية لا نقل عن اللص

المنطوق في الحوار. وهو يصل إلى ذلك بتغيير زوايا النصوير، كما فعل أثناء اجتماع القواد: لقد صورهم من أعلى، فبدوا حول المائدة كأنهم تروس عجلة حربية، صحايا حرب بدورهم.

وبصل إلى ذلك بالتعارض بين حركة انتقالات سريعة ولقطة ثابتة، كما رأينا في مشهد الجنود

تجتاح المكان مسرعة فإذا بأحد الضحايا يتجمد على الشاشة وقد ثبتت على ملامحه معانى الذهول. وبصل إلى ذلك أبضاً بتحويل المتفرجين إلى بعد رابع للفيلم: فبعد أن صور العجلة الحربية من

أسفل راحت العملات تسير نحو الجمهور ، كأنها تقتحم الصالة ، ومن خلفها تكشفت مجاميع الجنود . و في الوقت نفسه، قطع يوسف شاهين الفيلم بحيث يشعرنا بأن ما يحدث عند العرب وما يحدث عند الصليبين نتاج عملية تاريخية واحدة، فالكل تجرفه الحرب، لكن ما يفرق بينهما هو أن الطرف العربي

في حالة دفاع عن قوميته، بينما الطرف الصليبي عدواني غاصب، ولهذا رأيناه يجسد هذا التواكب الزمني في آن واحد: فهنا لويزا تحاكم وهناك عيسى العوام وكل هذا جعل الفيلم وحدة سيمغونية فيها الصدان يكونان وحدة كاملة هي الملحمة الكبيرة التي كانت تحرك العالم في تلك الفترة التاريخية.

وعندما يستطيع مخرج مصرى أن يستنفد لغة السينما الخالصة في عمل كهذا، وعندما يجل المتفرج

يستخلص معانى القومية والسلام من تكوينات الصور ومن الرموز (في صورة نسمع الصوت يقول: كانوا يتدافعون كالهدير، وفي صورة تالية نرى البحر يهدر)، وعندما يجعل حركة الفيلم تعبيراً بفوق الحوار، وعندما ينجح في تحديد وجهة نظره تجاه القومية وحركة التاريخ، عندما يصل إلى ذلك فإنه يحدث طغرة هائلة في تاريخ السينما. لأن الأفلام التي تشتمل على هذه الخصائص نادرة فيما عرفته الإنسانية من إنتاج سينمائي: إنها تلك التي نسميها كلاسيك سينما كايفان الرهب لابز نشتين ولولا

ضعف الأداء الصوتي نتيجة لعدم إجادة أغلب الممثلين (فيما عدا أحمد مظهر وبالطبع حمدي غيث



احمد مظهر في فيلم ، الناصر صلاح الدين ، اخراج يوسف شاهين

الذى كان قمة الفيلم) للتحبير بالمقاطع الصوتية، الأمر الذى أحدث انقساماً بين حركة الجسم ولغة الدوار فحطم وحدة الشخصيات القائمة علي التوازن بين الاثنين، أقول لولا صنعف أداء النص لأمكن أن يقال أن يوسف شاهين قد قدم لنا واحداً من كلاسيكى السينما، ولو استطاع العنصر النسائى أن يستفيد من التجبير بالصمت كما فعلت نادية لطفى لاستقام رسم الشخصيات، ومع ذلك، فكم من فيلم أخرجته الدول الكبرى في مستوى الناصر صلاح الدين؟ ..

الأهرام

#### ثمه الحرية

من النادر أن يغامر صخرج كبير بإخراج مرضوع كهذا ، لكن بيدو أن نور الدمرداش قد بدأ محاولته الأولي في الإخراج السينمالي بتحد صارخ لتقاليد السينما المصرية ، وهر تحد يبدو أولا في اختيار الموضوع: فلا توجد أحداث متوالية هنا ولا مفاجاءات ولا حكاية من أي نوع ، لأننا أمام موقف درامي واحد ، نجد فيه صنابطا مصريا يعمل بالمحافظة مع الحكمدار الإنجليزي في الفترة التي كان فيها المحكمدار هر السلطة العليا في بلاننا أكن هذا الصنابط قد هزته حركات العقارمة السرية صند الإنجليزة فأنتم إلى صفوف الثوار سراً ، وظل يحتفظ بهنصبه في مكتب الحكمدار ، وفي يوم استطاع المحكمدار علي غلي أثر عملية اغتيال لصنابط إنجليزي كبيره ، أن يجمع كافة المعلومات عن زعيم حركة المقارمة عبد الدفيظ، ونجح بالفعل في تحديد مكانه ، وعند هذا الحد لم يستطع السابط أن يقف مكتوف اليدين، بل لقد قرر الا ينقذ عبد الحفيظ بأي ثمن . لا لأنه صديقه ، بل لأنه يمثل روح الدورة وقلبها النابض، وعندما ينجح في إنقاذه يقع هو في الأسر، ويستخدم الحكمدار أقصي طرق الدهذيب الوحشية لكي

يعترف الصابط بمكان الزعيم: أنه يصدر أوامره التي جنوده بأن يأتوه بأي ستة أشخاص يعبرون الطريق، ويتركهم مع الصابط ساعة من الزمن، لو رق قلبه واعترف بمكان قائد المقاومة فستعفو عن هداري الذابي الأدرياء الذين لا دخل لهم بما حدث، ولو أصر على الصمت، فسيعدمهم أمامه.

هؤلاء الناس الأبرياء الذين لا دخل لهم بما حدث، ولو أصر علي الصمت، فسيعدمهم أمامه. والأشخاص السنة عبارة عن أم ينتظرها أولادها (كريمة مختار) وعذراء في الثامنة عشرة من عمرها (فايزة فؤاد) وعربجي من الكادحين (محمد ترفيق) وطالب وحيد أمه شهد عملية شنق الإنجليز

لأبيه وهو طفل (محمود الحديثي) وتاجر (عدلي كاسب) ومطرب (حامد مرسى). أنها مصائر حية اذن. ولقد أصر الحكمدار (محمود مرسى) علي أن يجعلها تحاصر الصنابط وهو في سجنه لكي تحمله علي الاعتراف. وكل الدراما هنا: هل يصمد المنابط (عبد الله غيث) في موقفه، وبذلك لا يغلم الإنجليز مكان زعيم الثورة أبداء أم يضحى بالزعيم وينقذ هؤلاء الأبرياء، بنقذ الام وهـ.

تصرح منادية على أطفالها، والتاجر ليعود إلى عروسه، والطالب ليعود إلى أمه، ولينقذ أيضا هذه العذراء التي اختارها الحكمدار ليقمني معها ليلة حمراه ويعتدي علي عفاقها؟، بعبارة أخري: هل يضحى بنرد في سبيل إنقاذ مصائر لا دخل لها بالثورة؟، أنه يعلم عن يقين أن هذا الفرد هو الثورة

مجسدة، ولو ضعف، ولو تخاذل وأعترف فقد تسحق حركة المقاومة.
إن مقاومة هذا البطل أمام صرخات الأبرياء هي محور هذا الموقف الدرامي، ومن العلاقة بينه
وبينهم تتصاعد الحركة الدرامية. فالصابط إنسان أيصنا، وهو يدرك أنهم سيعدمون بعد فنرة قليلة أمامه.

مند أنه مردر على الدرية، برحوام ألداً أشر دن التحريب، وحامل أن يعدموا و لا يستطيع من هو اللذري

وبينهم تتصاعد الحركة الدرامية. فالصنابط إنسان أيضنا. وهو يدرك أنهم سيعدمون بعد فنرة قليلة أمامه. غير أنه يصر علي الصمت، ويحتمل ألماً أشد من التحديب، يحتمل أن يعدموا ولا يستطيع .. هو الثورى أن يفعل شيئا. وقبل مضي الساعة المحددة، يوشك الضنابط علي الاعتراف أمام الأم الجاثية تطلب الرحمة. لكن العذراء تذكره ببطولته، تذكره بالثورة، وتمنعه من أن يهمس بأى كلمة. وفي النهاية، في



محمود مرسي وعبد الله غيث وصلاح منصور في فيلم ثمن الحرية اخراج نور الدمرداش

اللحظة الذي يصدر فيها الحكمدار أمره بإعدام الصابط هو ايضا، بعد أن زحف رجال المقاومة علي القلعة، يظهر تحول خطير في ابعد الشخصيات عن الثورة: أنه حسن بك (صلاح منصور) مساعد المحكمدار المصرى الذي عاش لا يعرف شيئا مما يدور حوله، يؤدي عمله كآلة، وفجأة هزئه وحشية المتعمدين، فأخرج ممدسه تلقائيا وقتل الحكمدار. ومثل هذا الموضوع يتطلب نوعان من البناء الدرامي الدائري، تبدأ فيه عناصر الموقف تتفرع من الشخصيات المستة لتصب في بؤرة الشخصية المتوقف

عليها مصيرهم، أي المنابط المصرى . وكلما صمد، كلما رجعنا إلي الشخصيات نري ردود الفعل علي نفسها، فهى تواجه الموت بلا سبب مفهوم لها. ولو نحركت اتضح الموقف في وجدانها، لتساوت مع المضابط في صموده والتحوات إلي شخصيات بطولية وهذا التحول يحدث بالفعل، وبالتدريج، وبشكل الحركة الدرامية، حتى تصل إلي القمة التي يكتشف فيها الكل أنهم يدفعون حياتهم ثمنا لحرية بلادهم وأن من المستعيل المساومة مع المستعمرين.

لقد أعد نجيب محفوظ و طلبه رصنوان هذا الموضوع عن مسرحية للكاتب الغرنسى الجنسية الجزائرى المولد والنشأة ايمانويل رويلس، وكتب حوار الفيلم لطفى الخولى، وكلها عناصر تمثل مستوي بعيثه في الغبرات الفنية، هو أرقي الموجود علدنا، فكيف لعب نور الدمرداش بكل هذه العناصر ليخرج هذا النص السينمائي الجرىء! أول ملاحظة على الإخراج أنه لم يستخدم الكاميرا استخداما تعبيريا، بل استخدمها كوسيلة أخيار بالموقف فالكاميرا لا تتنقل من وجه لوجه، ولا توجد رموز ولا رجوع للخارج في هذا الموقف المشحون الذي يدور أغلب وقت الفيلم في حجرة حوصر فيها البطل مع الأبرياء. ولهذا كارقف بقبل، أي بعد أن اصدر

شخصية فمنهم محمد توفيق مع البطل، بجواره الذى يذكرنا بتشيكوف وهو يرسم بسطاء الناس من خلال تأملهم الساذج للمشاكل البسيطة كما لو كانت قضايا كبري. لقد قدمته الكاميرا، وحددت أبماده، ثم لم ييق أمام المخرج سوي أن يربط موقفه وهو داخل السجن بما يحدث في الخارج وحتي لو اعترض عن هذا الأسلوب، قكان عليه أن يجعل الكاميرا تعلق علي مصير الشخصيات. فأي تغيير في زاوية التصوير، وأى قطع في السباق يربطه برمز (وهي عملية مونتاج خالصة) وأى علاقة تتولد من التدرج سن كاند وآخر، كلها تعطينا تجسيما لهذا الفسى المشحون.

ولا يقال: أن الموضوع يدور في حجرة. فهذا اختيار المخرج لوظيفة الكاميرا، لأن السينما تقدم لنا موضوعا يختصر فيه الزمان والمكان، وباختصارهما، تتسع رقمة تخليل الشخصيات، وتتكلف انعكاسات الراقع في وجدان الشخصيات، ويتحول كل شئ في الفيام إلي انفعالات تتصاعد إلي مالا نهاية. وهو ما وصل إليه نور عن طريق آخر: عن طريق قيادة الممثلين، ومع ذلك، فالفيام تجرية جريقة، لم تعتدها السينما المصرية، ولاشك في أن أقنام نور الدمرياش علي هذه التجرية دليل علي أن السياما الحقيقية قد بدأت تسيطر بمفاهيمها علي عقول فنانينا، ولم ييق سوي تكرار التجرية، كل مرة بقصد شق طريق جديد السينما. ولا يفوتني أن أشير إلي تجرية أخري تكمل هذه إنها الموسيقي التصويرية الرائعة الذي كتبها سليمان جميل.

الأهرام

1975-1--4

#### الطريق

فى السنوات الأخيرة، أنجه الروائى نجيب محفوظ إلى كتابة لون من القصص يحاول أن يعطينا، من خلال تجارب فردية، مفاهيم عامة لوضع الإنسان فى العالم، بحيث نخرج من كل رواية وقد وصلنا إلى معنى ما للحياة. أو علي الأقل، إلى موقف معين نحول خلاله حياتنا كأفراد إلى قضية من قضايا المصير.

ومن أهم مزايا هذا الانجاه – وهو الانجاه المعاصر في الرواية الأرربية أنه يحل ذلك التناقض القائم بين أفكار الكاتب وبين أفكار شخصياته ، فالخطأ الذي كان يقع فيه الروائيون أصحاب النظرة الشاملة للإنسان والعالم هو أنهم كانوا يجعلون من بعض شخصياتهم ناطقين باسمهم، وبذلك بيعدون الرواية عن مجالها المقيقى، وهو تجسيد علاقات إنسانية تتولد في الواقع .

وعلي هذا الأساس نجد رواية الطريق تحكى قصة إنسان عادى، هو صابر، بما تخلل حياته من أحداث فردية تماماً، إلا أنها، في الوقت ذاته، تسير وفق بناء فنى يدفعنا إلى أن نستشف، من كل موقف

يجتازه صابر، صورة كلية لوضعا نحن في هذه الحياة. فهنا ترجد ازبواجية معنى، وهي وحدها التي تجعلنا في حركة مستمرة من الخاص إلى العام. فعثلا ، الأحداث الشخصية في حياة صابر تصوره لنا كانسان لا أب له، كانت أمه تعيش علي التهريب وعلى حياة اللؤل، ولم يعرف صابر عن علاقات إنسانية سوى ذلك العالم الذي وجد نفسه فيه مع أمه. وإلى هنا والأمور تسير كما لو كنا أمام حياة إنسان طغيلي، أقصى ما يحلم به هو أن يصبح باطجيا يهابه الجميع، لكن يحدث حادث يخرجه عن حياته هذه ويدفعه إلى أن يقف أمامها ليتأملها: أن أمه تحتضر وفي أثناء الاحتضار، تخبره بأن له أبا، كان قد طلقها منذ عشرين عاما، إلا أنه، مازال حيا، يتمتم بالحياة الصاخبة التي تنيحها له ثروته الطائلة.

في هذه الأحداث التي تنسج الموقف الشخصى تنقلنا، بالتدريج، إلى مستوى آخر: إلى ما يمكن أن تسمية مينافيزيقا نجيب محفوظ.

لقد أفاق صابر علي هذه العقيقة: لابد أن يبحث عن أبيه، حتى يكون انسان جديراً بالاحترام، ولكي يجد المال بعد أن ضاعت كل ثروة أمه ، باختصار، لقد رأى صابر أن وجود أبيه سوف يحل له كل المشكلات التي تعترض حياته . فالأب يمثل بالنسبة لصابر دعامة جوهرية تستند عليها حياته . وعندما تنابع المواقف بعد ذلك، وعندما يسافر صابر إلى القاهرة لا يحمل سوى نقود لا تكفيه بضعة شهور، وعندما يقع فريسة لفتئة المرأة الشابة زوجة صاحب اللوكاندة الرخيصة بكلوت بك ، وعندما يلتي بطريق الصدفة – بالجانب المضاد الفتئة الجسدية ، أي بالفتاة الهام التي تعمل بقسم الإعلانات بنفس المصحيفة التي ينشر فيها إعلاناته بحثا عن أبيه، وعندما تتلاحق حركة الحياة الخارجية وتهز صابر في قلب المواقف، عندئذ نجد كل شئ يردنا إلى قضية أساسية ، هي: الحيرة الأبدية التي

يعيشها الإنسان وهو لا يجد دعامة جوهربة يستند عليها في أثناء صيراعاته وسط حياة لا يداية لها

معروفة ، ولا نهاية لها محددة ، وإنما نحن جميعاً نسير في طريق لا نهائي، كلنا نقع قبل إن نبلغ نهايته ، اكتنا جمعاً ، نسر .

والواقع انه لا قيمة علي الإطلاق الرواية كهذه لو نظرنا اليها كمجموعة من الأحداث تروى لذا حياة بلطجي عاطل، يصبح قاتلاً في نهاية الأمر.

فإذا فكر سينمائي في أعداد رواية صعبة كهذه للسينما، فينبغي أن يضع في اعتباره أن ينقل لنا، بلغة السنما، نفس المنهج الذي أستخدمه الروائي، بلغة التعبير الأدبي. أي يدفعا إلى أن نستشف، من

. كل حدث، نفس الصورة العامة لقضية المصير الإنساني. غير أن السينار سبت كان بعداً كل البعد عن هذه الفكرة التي تتحكم في تفاصيل الرواية، ولهذا

انحرف عن الفكرة ليقع في فخ التفاصيل. فماذا كانت التديجة ؟. كانت التديجة أن جاء فيلم الطريق مجرد بورتريه لبلطجي. ففي الفيلم،

قمادا خانت التليجة : خانت التليجة ان جاء عيم العاريق مجرد الإمرازية ، نحن لا نجد مبررات لوجود نحن لا نعرف صابر الذي أبدعه نجيب محفوظ، وحتي حدود البورترية ، نحن لا نجد مبررات لوجود هذه الشخصية كدعامة ترتكز عليها دراما سينمائية .

طوال القبلم ونحن نتساما: لماذا يصاب صابر (رشدى أباظة) بهذا الجنرن الشبقى الذي يقى به دائما فى أحضان زرجة صاحب اللركاندة شادية ؟ لماذا لا يستطيع صابر أن يميز ما فى الهام سعاد حسنى من إنسانية ورقة؟ . صحيح ترجد فى القيلم نفس أحداث الرواية، لكن افتقار السيناريو إلى المعق لم يصل المنفرج إلى تبرير كاف الشخصية وهى شخصية فى الرواية حافلة بالتناقض، بل هذا التناقض هو وحدة الذي يرسم الشخصية. فهذا الإنسان الذي يعيش، فى الصباح، فى تجربة حب نادر شفاف، ينسى من يحبها فى الليل، ويمارس تجربة شيق تصل به إلى حد الاحتراق، كيف بمكتنا أن

نلمح قسماته الإنسانية؟

والسبب بسيط: أنه عجز السيناريست عن إدراك أين نقع نقط الارتكاز الدرامى فى حياة أى انسان وأين بمكنه أن يبدأ معالجة موضوعة ابتداء من عثوره علي هذه النقط تم تطويرها حتى نصل، مع نهاية القيلم، إلى معنى شامل لحياة شخصياته.

مع ديايه القيام، إلى معنى سامل تحواه المتحواه . والحق أن التسطيح للواقع الذى وصل إليه القيلم الطريق هو صورة لما يتكرر فى كل فيلم فما زال مفهوم الواقم، فى السيلما المصرية، هو الأحداث التى تتسلسل وتحرك الشخصيات.

معهوم الرابع مني السيد المسترح مع كل ما تقدمه لذا العلوم والقلسفات بل وما تقدمه لذا التجارب اليومية لني بلدنا الذي تخرج من فكريات العصور الوسطى وتجهد في اللحاق بفكريات القرن العشرين، كان يجب أن يتغير هذا العفهوم للإنسان في أقلامنا، كان يجب أن يفهم أي سيناريست أن الإنسان هو الذي

يشكل واقعة، وعندما يعجز الإنسان، كفرد، عن تشكيل واقعة، فهنا توجد كل عناصر التراجيديا، وهي تراجيديا لا ترجع إلى وجود قدر أعمى بحركنا، فلا يوجد قدر أعمى يسبب الاستعمار والحرب والغلاء و عكادت كار سي بانها تحريد المنافق،

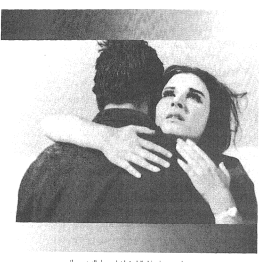
ومشكلات كل يوم، وإنما ترجد ظروف. ما هي هذه الظروف؟. لا يمكننا أن نفهم الواقع دون أن تكشف عنها، وعندما نريد رسم انسان

فى عمل فنى، فينبغى أولاً وقبل كل شئ أن نكشف عن فاعليته وسط هذه الظروف. ينبغى أن تكون للسيداريست الرويا الشاملة للإنسان فى عصرنا الحالى.

من هنا حيرة الناقد إزاء هذا الغيام . هل يحكم عليه على أساس أنه تجسيد سينمائي لعمل من

من هنا حيرة الثاقد إزاء هذا الفيلم . هل يحكم عليه علي اساس انه تجسيد سينماتى تعمل أعمال نجيب محفوظ؟ .

ومع ذلك، ففى حدود ما قنِمه لنا الفيلم؛ لا يمكننا أن نتجاهل الجهد الذى بذله حسام الدين مصطفى فى تنفيذ هذا السيناريو الباهت السطحى . فهناك روابط بين المشاهد نادرة ، مثل الطريقة التى



سعاد حسني في فيلم الطريق اخراج حسام الدين مصطفي

رسم بها حسام القاهرة وهي تتهيأ لاستقبال هذا الإنسان المنال، لقد جرد المدينة من الصحف، وأستبقى بصنعة شوارع، خاصة الشارع الذي به اللوكاندة، بل لم يكثر في التفاصيل هذا أيضاً. وعندما قدم لنا القاهرة من خلال ميدان المحطة، أكتفى ببضع لقطات فوقية (بلونجيه) لترينا المعالم البارزة الدالة علي العاصمة وإزاء هذا التجريد في الواقع الخارجي، كانت هناك استخدامات تعبيرية بالنسبة للشخصيات. فصابر وهو في المحطة حائز، أننا نراه علي السلالم وقد تركزت عليه الكاميرا، بينما سائر المارة والمسافرون مجرد أقدام تروح وتجئ، كما أن اختيار التكوين الرائع لهذا الكادر يجعلنا نركز علي إدراك حسام لوظيفة الكاميرا كأداة تعبير أنماني وليست مجرد زخرفه.

وهناك أيضا اختصارات الزمن: كمشهد العربة في الإسكندرية وكازدواج الصور (سيرانبرسيون) عدما كانت صفحات الصحيفة تتابع مع الإعلان لترقم تتابعاً مماثلاً في الزمن، ووسط الصفحات نرى صابر يصطدم دائما بأن من يبحث عنه ليس والده.

لكن هل تكفى إجادة التكتيك وحدها لخلق فيلم كبير؟

الحق أن الطريق يثير مرة أخرى المشكلات الجوهرية التي تعانيها السينما المصرية.

الأهرام 1970-1-17

### البوسطجي

هذا فيلم رائع، على الأقل، من حيث لفته السينمائية، ومع خطورة استخدام الصفات المطلقة في تقييم أي عمل فني، ومع أن كلمات مثل رائع، عظيم لا تفسر شيشاً، بل تظل دائماً على سطح الانطباعات الأولية، إلا أنني أجد ما يبرر استخدامها في الحكم على قيمة فيلم البوسطجي.

ومن الناهية الموضوعية البحتة، يستمد فيلم البوسطجي أهميته من قدرة مخرجه حسين كمال علي أن يجيب، بعمله هذا، عن سؤال جوهري: هل يمكن للإنتاج السينمائي المصري أن يقدم عملاً جماهيرياً لا يلجأ إلي سياقها وإيقاع حركتها من دلالات؟. وهو سؤال كانت تطرحه ظروف السينما المصرية ككل. فقد كانت نادرة تماماً تلك الأفلام المصرية التي تجر عن واقعا باستخدام لغة سينمائية خالصة. ففيما عدا أفلاماً قليلة جداً لصلاح أبو سيف وليوسف شاهين، وفيما عدا فيلماً واحداً لغايل شوقي، هو الجبل، وفيلما آخر لسيد عيسي، هو جفت الأمطار، كانت ما تنتجه استديوهاتنا عبارة عن حكايات، يتحدد تسلسلها بتغيير الأماكن، وبغيير الإصاءة، ولا نستشف مضمونها إلا من خلال أن نفهم ما يربط بين شخصياتها من علاقات. وفي جميم الحالات، كانت أرضية الأحداث تقدم لنا كتلة واحدة:

بمعني أن وحدة الفيلم كانت المشهد لا القعقة، فأي موقف يبدأ بقعقة عامة الهدف منها إظهار ديكور ما، غالباً ما يكون جميلاً في حد ذاته، لاعتقاد المخرجين بأن اختيار أروع تشكيلات المعمار وأفخر الأثاث يؤدي في النهاية إلي تكوين كادر جميل، وفي وسط هذا الديكور تقف مجموعة من الممثلين، انها تتكلم وتتكلم ولا تكف عن الكلام إلا مع كلمة النهاية، أما الموضوع الذي تتحدث عنه، فهو دراما الفياء نفسها: ذلك أن كاتب الحوار قد ورزع علي الممثلين تفاصيل الأحداث والانفعالات والأقكار، ومهمة كل شخصية أن تتحدث عن نفسها، فتخبرنا بما يدور بذهنها ونطل مشاعرها. وموازأة لذلك، كانت مهمة المخرج أن يقطع المشهد إلي قطات ثماثل إلي حد ما طريقة ديكرباج الحديث الثليغزيوني: فهو يقط من الشهد العام، وبعد ذلك يقطع علي ممثل آخر يكمل حديث زميله، وهكذا بالانتقال من شخصية إلى أخرى يتم إخبار المنفرج بخط بير الدراما. ثم

ولقد كان هذا الأسلوب الإخباري هو السبب الأول في تخلف الفيلم المصري. أولاً، لأنه يؤدي إلي تسطيح الشخصيات: فنحن لا نستشف طابع الشخصية من خلال سلوكها وانفعالاتها، وفق عملية كاملة، نتتبع تكوينها منذ البداية حتى النهاية، وإنما تبدو الشخصيات وقد حملت أجوية جاهزة، ولهذا فهي تتحرك أشبه بماريونيت، يتحكم في سلوكها نوع من المتمية يفرضه تكوين عقلي شاذ لدي مخرجين وسيناريست ظنوا أن الجمهور لن يفهم إلا إذا أوضح المعالان كل شئ، حتى ما لا تستطيع أي شخصية، لم كانت تسلك بالفعل سلوكها الطبيعي في الحياة، أن توضحه لنفسها.

ومع ذلك، فخلال السنوات الخمس الماضية، أثبت الجمهور، بإعراضه عن هذا الأسلوب الإخباري (وهو أيضاً أسلوب الفيلم النجاري في أحط أشكاله) أثبت الجمهور انه يرفض تماماً أن يقضي وقته يبدد نقوده في مشاهدة أفلام تحوله من إنسان إلى جهاز ميكانيكي، وتتجاهل فاعليته وعمق حياته وانساع آفاقه الإنسانية بتحويل كل شئ إلى سلسلة من الأحداث نجرى في منطقة مجهولة من واقعاا.

كذلك أثبت الجمهور، بإقباله على أفلام كبار المخرجين العالميين، أمثال أنطونيوني وإيز وكاكويانيس وكلودلولوش انه يذهب إلي السينما كما يذهب محب الموسيقي إلي الكونسير وكما يذهب محب الغنون التشكيلية إلي المعرض، أي انه بيحث، خلال تجربة المشاهدة، عن متعة فنية وعن معان إنسانية تتولد كلها من بنية الممل السينمائي نفسه: من روعة التكرين ومن توازن الإيقاع ومن طريقة الميزانسين في وضع الإنسان في بيئته أو مباغتته وهو مستسلم للحظات العزلة، بعبارة أوضح، لقد

انقلبت الأوضاع عندنا: فأصبح الجمهور يعرف عن السينما أكثر مما يعرفه مخرجونا التقليديون، وأول

ما يعرفه هو أن السينما وسيلة تعبير .

وإزاء هذا التحول الحاسم في موقف الجمهور إزاء السينما، كان علي القيلم المصري أن يختار أحد أمرين: إما أن يمتص مكتسبات السينما العالمية، من لغة تمبير وتكنيك وميزانسين الخ، ويطبقها علي واقعنا المحلي، كي يعطي للإنسان المصري واللواقع المصري نفس العمق الذي تعطيه السينما الإيطالية للإنسان الإيطالي وللواقع الإيطالي وننسي العمق الذي تعطيه أي سينما منطورة لجمهورها، واما يستمر في نفس العملية الذي أدت إلي تبديد أموال الدولة في أبعد الأشياء عن السينما وفي انكماش سوق الفيلم المصري في وقت تعقق فيه السينما القومية في بلاد لم تعرف الإنتاج إلا منذ سنوات قايلة، كالبرازيل وأروجواي وبيرو، نجاحاً ساحقاً لا في دورة التوزيح الإقليمي، بل علي النطاق العالمي كله، ونظرة تلقيها علي نتائج مهرجانات السينما تكشف لنا عن أن أروع الأفلام لم تعد هي الأمريكية أر الأوروبية ذات الشكل التقليدي، وإنما كل بلاد العالم قد أصبحت تبد الآن في السينما ذلك الفن الذي يرتفع بوقائح الحيامية الميمين.

وهذه القصنية كانت، في الواقع، تشكل خلفية معينة عندي في كل مرة أذهب فيها لأري فياماً مصرياً. ومن هنا حماسي المفرط في العام الماضي لفيلم مثل جفت الأمطار، ومن هنا أيضاً حماسي لهذا الفيلم: البوسطجي.

وهر حماس يتصناعف عندما يزكد لنا كل كادر أن حسين كمال ، في البوسطجي ، قد استطاع أن يتخلص من تأثيرات تيارات السينما المعاصرة التي كانت تخنق أسلوبه عندما أخرج فيلمه الطويل الأبل: المستحيل . فهنا يتحدد طابع حسين كمال المعيز: الأصالة .

وفيما مصي، كان ثمة معيار خاطئ بسود حياتنا الفنية في الحكم على أصالة عمل واقعي: هو قدرة المخرج والسيناريست علي تجسيد أنماط تشير إلي البيئة النائرة علي أرضيتها أحداث الفيام. فمثلاً، عندما يتعلق المرضوع بدراما كهذه تدور في الصعيد، كان يكفي أن تتحدث الأشخاص باللهجة السميدية، وتتغابي، وتبغل، وتمكر مكراً ساذجاً، حتى يهال النقاد ويدشئون واقعية الاتجاه، ولم يدركوا أن تجميد الشخصيات في لوازم محددة يعني الحكم علي إنسانيتها بالإعدام وأن تحويل الفاعلية الإنسانية إلى نوع من الكاريكانير يؤدي إلى الحط من كرامة الإنسان ككل، وأن وراء هذا هدفاً خفياً هو الرغبة في إضحاك المتفرج على ما يفعله.

أم الأصالة الدقيقية، فهي تتأتي من قدرة السينمائي علي أن يضع الإنسان في بيئته الدقيقية في كل كادر يكونه، وبحيث يكون الهدف من هذا التكوين الإفضاء بمعني ما، يحكم علي فاعلية الإنسان إزاء هذا البيئة: هل يقبلها؟ هل يغيرها؟ هل يعي انها تجثم عاليه وتختفه؟. ولكي يحدث ذلك، ينبغي حقاً أن تتولد كافة الدلالات من طريقة المخرج في التشكيل: ان أرض الصحيد، مثلاً، قد ظلت عشرات الآلاف من السنين أشبه بنيه مترامي الأطراف، وفي رقع محددة، صخرية، أشبه بنتوء صلدة، تتكوم الحياة البشرية، كي تمارس وجودها في شبه عزلة، لا عن العالم فحسب، بل أيضاً عما يحدث في مصر نفسها. أن روح القبيلة التي تتمثل في دورة الدم اللانهائية، نتيجة التعطش المستمر المثأر، وفي تقديس تابو من العادات والتقاليد، وفي التجمع في هبات جماعية، أشبه بغريزة عمياء، دفاعاً عن معتقدات باليه، كل هذا كان السوس الذي ينخر في عظام الإنسان المصري كلما عزلته الصعيد عن مرافق الحياة.

كيف يمكن للسينما أن تعبر لنا عن هذه الطريقة في ممارسة الوجود، وتشعرنا، في الوقت نفسه، بأن ما من أحد يدين من يعيشون هناك، لا المخرج ولا السيناريست ولا الجمهور، وأن هدف الغيام هو أن ينتزع ملامح الإنسان الحقيقية من واقع صخري جعلها تمتزج به، وتتلون بطابعه، لدرجة أن اختلط ساكن

الصعيد بما في نتوء الجبال من جمود؟. الواقع أن فيلم البوسطجي يجيب، بلغته وحدها عن هذا السؤال. فهو إذن فيلم يرتكز على قوة التكوين وعندما يكون هدف الفيلم هو إيصال معانيه بالانتقال من تكوين إلى آخر، فإن وحدته البسيطة

(أي اللقطة) ستصبح مماثلة لوحدتين من وحدات الفن التشكيلي: وحدة اللوحة (من كتلة وعلاقات بين المساحات وبين ما في الألوان، أي الأبيض والاسود والرمادي وفروق الحس بينها من نغم) ووحدة النحت (النتوء والتجويف والكتلة وما بينها من توازن).

وفي هذا المستوى الأول تبدو القيمة الحقيقية لديكوباج حسين كمال. وتقدم لنا اللقطات الافتتاحية مثالاً رابعاً: ان الفيلم يبدأ بلقطة لمحول القضبان الحديدية، تتبعها، على الفور، لقطة البوسطجي (شكري سرحان) وهو بداخل عربة قطار، ثم ثالثة للقطار وهو يدخل المحطة، بحيث نقرأ، في زاوية الكادر، اسم الطريق، ويصبح شكري سرحان في أعلى منحدر يهبط على سهل، وتدريجياً تتراءي ملامح القرية الصغيرة التي نقل إليها البوسطجي والتي لابد الذهاب إليها أن يقطع مسافة طويلة من المحطة. وعندما يبلغ القرية ، لا نشهد البيوت أو المآذن أو القش أو الحقل، كما بحدث عادة في أفلام مخرجي الواقعية

الميكانيكية المسطحة، ولكننا نشهد مجموعة من الفخاريات، تتابع على مدى ما يقترب شكري سرحان من القرية، انها السمة الوحيدة المميزة لما يفعله إنسان ذلك المكان في بيئته، فهو يحول الطين إلى أشكال فخاربة. إلى هنا ويكشف هذا التقطيع عن قدرة المخرج على اختزال العناصر المكانية، بانتقاء ما هو دال

منها، واستبعاد ما هو متكرر، وبهذا التركيز يستطيع أن يوجد لنفسه لغته الخاصة: فالمركز مجرد محول

قضبان لا أكثر ولا أقل، والاكتفاء بهذا يعني نفي المخرج إلى كافة مظاهر الحياة في ذلك المكان، كما أن قصر اللقطات المجسمة للقرية أو للمركز، مع طول اللقطات التي تصاحب فيها الكامير! شكري في الطريق (ترافيلنج أمامي أو جانبي) يركز على معنى أوسع: هو التناقض بين مشاق الطريق الخالي وبين تكرار وسام ما في القرية العامرة. اما عزل الفخاريات، ووضع البلاليص في مدخل القرية، وتقديم شخصيات القرية الواحد أثر الآخر في لقطات قريبة ومع ذك تخلو من الحميمية (على عكس كل ما تتضمنه اللقطات القريبة من معان) فهذا كله يشير إلى قدرة المخرج على الاختيار: فالتقارب هنا يتم

بين أشباه جماد، والتكاثر إنما هو تكاثر كمي، بدليل انساع رقع البلاليص والأواني الفخارية مقابل انكماش رقعة الإنسان. وإزاء هذا اللعب بالمتناقضات عن طريق التكوين، يباغتنا المخرج بلقطة لعدد كبير من الأطفال ينبثقون من قلب القرية، ويزفون الوافد الجديد. انهم بتهليهم، وصحيحهم، دليل الحياة الوحيد في هذا المكان، ووجود على هذا النحو يبعث سؤالاً يظل يطاردنا طوال الفيلم: هل ينتهي بهم القدر إلى نفس مصير صناع الأواني الفخارية؟ وبنفس الطريقة في انتقاء العناصر الدالة علي العلاقات المكانية في مطلع الغيلم يطور حسين كمال موضوعه بحيث يعطينا، في النهاية صورة مركبة للحياة وللفرد وللواقع. فهو ينظر إلى كل شخصية من شخصيات فيلمه من ثلاث زوايا: من زاوية فرديته، وهنا يهتم بالأجراء الداخلية، ببيت البوسطجي القديم الذي أجره له العمدة زاعماً أنه كان دار العمويية فيما مضي، بينما كل ملامحه مجرد خرائب تبعل الحجرات قريبة من داخل أي حظيرة، كما يهتم ببيت العمدة، مركزاً بصفة خاصة علي حجرة نوم ابنة العمدة (زيزي مصطفي)، المراهقة الطبية القلب، الحالمة، والذي لم تخرج من بيت أبيها إلا ثلاث مرات: مرة لكي تلتحق بمدرسة أمريكية في أسيوط، ومرة عندما تذرعت بالذهاب إلى عمتها كي تستطيع أن تلتقي بالشاب الوحيد الذي أحبته (سيف الدين)، ومرة أخيرة عندما فرت من أبيها، هابطة من النافذة، كي تجري في كل اتجاه، ومع ذلك ينتهي بها الأمر إلى أن تقع بين يدي الأب (صلاح منصور) وقد أغمد سكينة في صدرها، لأن التقاليد تعلي عليه أن يقضي عليها لما اقترفت من

إلا أن تغلغل الكاميررا في هذه الأجراء الحميمية لا يحدث إلا كنتيجة لصراعات تحدث في الخارج، ولهذا فالداخل بلعب دائماً دوراً رئيسياً في استقراء ردود الفعل التي أثارتها علاقة الفرد بالجماعة التي حرله، وفي جماعة تتحكم فيها طقوس وتابرت وعادات متوارثة لم يناقشها أحد، لأن ما ما أحد يدخل الحياة عن طريق المناقشة، عندتذ يصبح من المستحيل أن نبحث عن نقطة انفصال بين أي فرد من أفرادها وبين واقع الجماعة، فالكل يعيش من خلال ما هر عام، وأبدا لا تتحدد لأي منهم قسماته كفرد. وهذا هر السبب في أن دراسة الداخل تقتصر علي شخصين اثنين، هما اللذان يعيشان در أما حياتهما الخاصة: انهما الشابان شكرى سرحان وزيزى مصطفى.

وعلى هذا الأساس يتخذ بناء الفيلم شكل حركة ديالكتيكية تسير من الخارج إلى الداخل كي ترقم طفرة في خط الدراما الرئيسي، ثم نعود مرة أخرى إلى الخارج ليبدأ مرحلة جديدة. ففي بداية الفيلم، كان ضرورياً أن نعرف العلاقات التي تربط أبناء القرية، ونصل من معرفتنا بها إلى نوع من المشاركة الوجدانية لعزلة البوسطجي الذي أخذ جمود البيئة يجثم على نفسه، فلم ير مهرباً من ذلك سوى الخمر وهواية الصور العارية، ثم البحث عن مصادر المعرفة الإنسانية بالوسيلة الساذجة التي يملكها، ألا وهي فتح خطابات الناس التي تودع بمكتب البريد، وتتبع تفاصيل حياتهم. كذلك كان صروريا أن نعرف

جفاف الناس، واقتراب مستوياتهم النفسية من تضاريس الصخور والتلال والسهول حولهم، كي نلمس ذلك الحب الذي هز ابنة العمدة المراهقة، وما أعقبه من خطيئة، وندرك كيف أدى الجهل لا إلى تلك الخطيئة فحسب، بل بمعاقبة الخطيئة التي هو مصدرها باجتثاث آثارها عن طريق إعدام الفتاة نهائياً.

وبفضل قدرة حسين كمال على التكوين، استطعنا أن نتخطى أبعاد الشاشة الثلاثية، لنصل إلى بعد آخر، يرتسم حقاً في إدراكنا، فنحن لا نراه، ومع ذلك فهو يعطى البيئة جسمها المتكامل وهذا البعد يتحقق عن طريق ميزانسين يشعرنا باستمرار بكافة المستويات الجغرافية في البيئة، وبموازاة المستويات النفسية لها. فباختيار مناطق فيها قمم صخرية، وطرق في مرتفعات، وأجزاء من سهل في أسفل، وبدفع

الشخصيات إلى الحركة في جميع هذه المستويات، يحطم حسين كمال ما يسيطر على أفلامنا من دهم المسرح، فنحن لا نعيش هنا في إحساس بأننا نشهد مجموعة تتحرك على بعد أمتار من محور الكاميرا رصها المخرج بالعرض، بل نحس على الدوام بأن كل بقعة هذا تشير إلى وجود هذه المستويات في مساحات شاسعة من الأرض. ونفس الإحساس لا يفارقنا ونحن في داخل حميمي بحت، كبيت البوسطجي أو كبيت العمدة. وأضرب مثلاً بلقطة وإحدة توضح ما أشير إليه: اننا نشهد نافذة تفتح، وعندما تفتح يبدو منظر طبيعي يمتد في ثلث الكادر جهة اليسار، لنخيل وسهل وحركة فلاحات موزعة



شكري سرحان في فيلم البوسطجي اخراج حسين كمال

في أقصى ما يحتمله عمق الصورة من درجة وضوح، أما في الخلفية المباشرة أمام النافذة، فهناك أرض مربَّفعة، هي وحدها التي تدل على اربَّفاع البيت، وبين المنطقة السفلي والمنطقة العليا هذاك حركة مستمرة لنساء يأتين من أسفل إلى أعلى وبعد ذلك يقطع المخرج على الداخل، فنري يدى شكري سرحان وهو يحرك الشيش، وبذلك ندرك ارتباط عالمه الداخلي بالخارج.

فمن الصخر والرمل والطين بخلق التكوين أرضية توحى دائمٌ بجمود البيئة، ولا يوجد أي مكان داخلي لا تحوطه هذه المستويات، كأنها عنصر تهديد. وعلى هذه الأرضية تتحرك الشخصيات، ومن تدفق حركتها تحدث ردود فعل متوالية في نفسيتين تتبع دراما حياتهما على التوازي: هما البوسطجي الذي بدأ يضع يده على مأساة ابنة العمدة بقراءة خطاباتها . ثم يحدث حدث يجعل الخطين المتوازيين يتداخلان قبل نهاية الفيلم: ذات يوم، بينما البوسطجي يقرأ خلسة خطابات الفتاة المراهقة، يعرف أن حبيبها قد وطد العزم على أن يتزوجها رغم رفض أبيها، ولهذا يؤجر شقة، ويدعوها إلى أن تلحق به. ولسوء الحظ، يختم البوسطجي الخطاب المفتوح بختم البريد، بينما هو في غمرة انفعال شديد، بسبب ضغط الناس عليه في مكتب البريد، مما يوقعه في ورطة لا مخرج لها: إذ كيف يعيد لصق الظرف بينما على الخطاب بداخله ختم مكتب البريد؟. وبعد محاولات يائسة في إصلاح الخطأ، ينتهي به الأمر إلى أن يعزف عن إرسال الخطاب، فلا تعرف الفتاة ما دبره خطيبها، وتكون النتيجة المشئومة التي يعتبر البوسطجي نفسه مسئولا عنها. وابتداء من هذا الشعور بالمسئولية يلتقي خط البوسطجي

ومع ذلك، لا يكتفى حسين كمال بتفتيح جوانب الصراع بين الأرضية الصخرية (أرضية الواقع الجغرافية وما يقابلها من أرضية نفسية لا تقل عنها صلابة) وبين النفوس القليلة القلقة التي تربد أن

بخط الفتاة ويزدوجان في قمة درامية كبيرة.

يكون وجودها بعمل إنساني فلا تصل إلا إلى مأساة عجز الفرد عن تغيير واقع مصمت، كل ما فيه يبدو

وأعني به مشهد الحب الساذج بين زيزي مصطفي وسيف الدين) كلاً، لا يكتفي حسين بهذا، وإنما يتصد لحظات فائقة في حياة شخصياته،، أحياناً علي مستوي الشعور الجماعي (كمشهد العولد) وأحياناً علي مستوي الشعور الجماعي (كمشهد العولد) وأحياناً علي مستوي طفرة الغريزة الغريبة، (كمشهد الإغراء بين سهير العرشدي، غازية العولد، وبين شكري على مستود الاغتصاب في برج الحمام بين صلاح منصور وخادمته). والحق أن هذه المشاهد تكشف لنا استصادها لنفسها بسلوك ينبع من أفكارها النظرية وغرائزها (لاستحالة وجود تفكير أفصال).

وفي هذا المشاهد يتخذ العيزانسين إيقاعاً مفايراً إلا انه يترجم، بعمق، عن لحظات الطفرة المباغنة في السلوك البشري، ولتتوقف عند مشهدين: أولهما مشهد الاغتصاب، وثانيهما مشهد الإغراء، في المشهد الأول، يصر الميزانسين علي استخدام تكوين مركب يربط بين أرضية الحدث العام وبين نوايا الفرد المستزرة في لقطة واحدة، فنحن نري زوجة العمدة في المطبخ، ومن الثافذة، نشهد، في أعماق الكادر، صلاح منصور يصعد خلف الخادمة إلى برج الحمام، ووضع الكل في مستوي بصدري أحماري الكادر، صلاح منصور يصعد خلف الخادمة إلى برج الحمام، ووضع الكل في مستوي بصدري أحماري الكادر، صلاح منصور يصعد خلف الخادمة إلى برج الحمام، ووضع الكل في مستوي بصري

مماثلاً لآثار الفراعنة المتناثرة هنا وهناك (والتي لا تختفي عن أنظار نا حتى في أكثر المشاهد حميمية،

إلى مستويين: ففي الداخل ، نشهد درجات انفعال الخادمة ، بينما يتقدم منها العمدة، وذلك على مراحل تتخذ مسار كريشندو نفسي فائق ، بينما ترد التشكيلات الخارجية على هذه المعاني ، إذ نري المشهد نفسه من أعلي ، من فتحة برج الحمام ، والاثنان يتصارعان بالداخل، في تكوين يوحي لنا بأننا نتغاضل في رحم امرأة (وإن كنت أحب إيداء بعض التحفظ على تنفيذ هذا الشهد، وعلى مشاهد أخري، لسبب

يشتمل، في طيانه، على حكم نقوله الكاميرا، علي وجهة نظر نستخلصها من تشكيل الكادر، بلا حوار، وبلا تعليق، وهذه هي قمة البلاغة السينمائية، فإذا ما بدأت عملية الاغتصاب، انقست أرضية الحدث بسيط، هو أن حسين يغرق أحياناً في الشكلية فينسي توازن التكوين من الناحية المنطقية. انه مثلاً، يصرر صلاح وخادمته من أسفل، وقد بدا كأنهما يطيران في الهواء، ولا أدي أي عين تستطيع، في الداخل أو في الضارج، أن تري الشخصيتين في هذا الرضع. أن مثل هذا التكوين يفقد العمل الغني جلاله).

أما المشهد الثاني، فهو أيضاً ينبع عملية نمو طغزة مائلة لدي شكري سرحان، فبعد أن شهد البوسطجي الغازية سهير المرشدي في المولد، فارت في نفسه خرائز كبتها طويلاً، فضرب لها موعداً في بينه، وبالغمل تجي الغازية، ويتحول شكري إلي نشوة منقدة، كيف تعطينا الكاميرا نمو هذا الانفعال بالنشوة. أولاً بتحليل المكان، علي أساس نجزئته إلي وجهتي نظر: من ناحية هناك الغازية، انها لا تستسلم بسهولة، بل تدور وتهرب لتعود مرة أخري، غجرية الحواس، كي تلهب البوسطجي المسكين. ومن ناحية أخري، هناك تهيؤ ذلك الموظف للحظة المنعة، فهو بجلس علي مقعد، وقد بدا نشران، لا يكف عن الشراب وعن التعلق إلي غازية القالب. وهنا يلجأ المخرج إلي التباين في التكوين واستخدام شكري، في أقصي الكادر، على مراحل نشل أمه انفعالات كل شخصية في البداية نري شكري، في أقصي الكادر، بينما الكاميرا خلف ظهر شكري، وهو يتطلع تكوين ثان علي الأول، فنري سهير في أقصي الكادر، بينما الكاميرا خلف ظهر شكري، فتحصره الكاميرا في لتطلق تاليمة، يرد كابة، ومومونتاج متواز، تتابع حركة الكر والغر بين الاثنين، ثم ينهض شكري، فتحصره الكاميرا في كادر ثابت، بينما سهير تخرج الكادر وتدخل، في كل مرة تزيده رغبة. وهذه الإيقاعات الناشلة عن عسير المنال، فإذا ما وصل شكري إلي قمة انفعاله، تحولت حركة الكاميرا إلي توع من المطاردة علي عسير المنال، فإذا ما وصل شكري إلي قمة انفعاله، تحولت حركة الكاميرا إلي توع من المطاردة علي عسر المنال، وعلى طول الحجرة، لا تثبت أبداً، لا نستقر، بل تفتت المكان لنصل إلى ما منه المطاردة علي

إلا أن حركة الكاميرا لا تبلغ الكريشندو، ففي اللحظة التي توشك فيها علي بلوغه، يعارضها شريط المسوت: ذلك أن الأهالي قد تجمعوا في الخارج، وتحول سخطهم (أو غيرتهم) إلي هياج جماعي إلي أصوات وصرخات وتهديد وطرق، وعند تقاطع شريطي الصوت والصورة في هذه المرحلة، يعود إلي السكون بغتة: انه سكون تراجيدي، لا يرتفع فيه سوي صوت سهير المرشدي: لازم أمشي. أنا عارفاهم.

ومقابل هذه الديناميكية في تدليل مراحل الطفرة النفسية نشهد ديناميكية أخرى في تجسيم شخصيات أهل القرية وقد تجمعوا حول الباب. ان الكاميرا تتخذ هذا إيقاع الباليه: انها تقترب من جلاليب الفلاحين وقد تحولوا إلي سد يعوق سير الغازية، ثم تتركهم بعد أن تثق الغازية طريقاً كي تصاصر مجموعة أخرى وهي تقف في طريق الغازية. وعند هذا المحد، يتحول كل شئ إلي سياج عريضة تشير إلي وقوف هذه الجماعة صد كل ما يعبر عن طفرة الإنسان. البنادق والجلاليب تبدر في كادر أشبه بعوارض أفقية وراسية، والرءوس وهي تحسر سهير تبدر هي الأخرى عوارض أكثر صلابة. وبعد أن تشتد هذه الحلقات، بالتوالي، على الغازية، نصل إلى قمة جديدة، نصل إليها عندما تبصق سهير عليهم وهي تصيح: جنكم داهية.

وهي أوركسترية فريدة نادراً ما وصلت إلى هذا الحد في فيلم مصري. والأمثلة كثيرة في البوسطجي، نجدها في مشهد ارتياع شكري لسماع عويل أهل القرية، ثم ذهوله عندما يعرف أن النساء والأولاد والرجال والعجائز قد خرجوا ليلاً ليطنوا الحداد بسبب موت جاموسة. ونجدها في تكثيف جو البنات، بسذاجتهن، وبعواطفهن، عن طريق حركة ترافيلتج يسير من سرير إلى آخر، حاصراً كل بنت خلف نام سبتها، في تكوينات تعبر عن عذوبة ورقة بالغنين. وأياً كان الأمر، فالبوسطجي من أوائل الأفلام المصرية التي تشير إلى مولد السينما الجديدة في بلادنا. وهو، بالنسبة المخرجه حسين كمال، يمثل نهاية مرحلة كان المخرج يبحث فيها عن أسلويه وسط عشرات التيارات العالمية، وفي المعطف كما في المستحيل، بل حتى في الأوبريتات وأفلام الفيديو كالدندرمة وكرنين، كان بجرب جزئيات في القطيع وفي الميزانسين كنا، اصدق نواياه، نزيده حماساً وشجاعة على المضي في مغامرته إلي النهاية. والبوسطجي، على هذا الاعتبار نفسه، يمثل بداية مرحلة في حياة حسين كمال، وفي حياة السينما المصرية. انها مرحلة الأصالة. وكما جرب حسين في محاولاته السابقة جزئيات تشكيلية وإيقاعية، فقد جرب أيضاً عناصر بشرية اكتملت مواهبها في هذا الغيام، وعلي رأسهم مشيرة.

وبالطبع ليس حسين وحده هو السبب في تكامل الشكل الفني في البوسطجي، لأن التصوير أيضاً يلمب دوره في تعبيق تكوينات الفيلم. والراقع أن مدير التصوير أحمد خورشيد والمصور مصطفي إمام قد لعبا دوراً هاماً في إبراز القيم التمبيرية في كل كادر. فاستخدام الأبيض والاسود هذا الاستخدام الدامي يتطلب قدرة علي توزيع خلايا الكادر في درجات لونية عديدة، وبتوازن من الصعب تحقيقه لو أربنا أن تتمم الحجوم، وبتبرز نتوء الجبل والصخر، وعدد السهل في مصتوي آخر، وتتراءي الشخصيات وهي في علاقة محددة إزاء هذه العناصر وتلك. أن التقطات ذات الزوايا العريضة (المشهد الشخصيات وهي في علاقة محددة إزاء هذه العناصر وتلك. أن التقطأت ذات الزوايا العريضة كاملاً من شبك يندو لا نهائيا) لا نقل في توازن كثافة الصنوء فيها عن الكادرات المصورة ايلاً، كالمولد بنباين الأبيض والاسرد فيه، وكالشخوص التي تحولت إلى مقاريس وقصبان وهم وطاردين الغازية.

ولا يقل الجهد الذي بذلته المونتيرة رشيدة عبد السلام عن جهد المصورين. فعلي يديها اكتسب الغيلم قيمته الإيقاعية، ومع ذلك فلنسمح لي بملاحظة بسيطة: في بعض المشاهد، كمشهد الإغراء بين سهير وشكري، تنقل من كادر ثابت، إلى كادر ثابت دون وجود رابطة تشكيلية بيدهما، وتتكرر هذه الهفوة في مشهد اللقاء بين سيف الدين وبين زيزي، ولا أدري إذا كانت المسألة ترجع إلى افتقار مادة الغيام إلى نقطات بديلة، أم أن رشيدة لا تكاد تصب طاقعها في قالب تعبيري حتى تقدها تقاليد السينما الغيام إلا خبارية إلى موقف متخلف، مجرد ملاحظة، ومثلها ملاحظات أخري علي الإخراج: اماذا يلجأ حسين إلى كادرات تشبه الكارت بوسئال، كمشهد سيف الدين خلف الرورد، ومشهد الفتاة زيزي وهي علي السرير تحرك يديها في إشارة تندل علي الوجد، ومشهد شكري وهو يخاطب الجمهور ويفسر الأحداث كما كان يفعل مفسرو الأفلام في عهد السينما المسامتة؟، مجرد ملاحظات. وهناك كادرات العدرية المصنوعة، ان هذا التعلق بتكويئات جميلة في حد ذاتها يعرض وحدة الفيلم إلى خطر مروع: ففي هذه القطات يحدث انفصال بين خط الدراما المتولد عن تكويئات وعن إيقاعات، ويتم مروع: ففي هذه القطات يحدث انفصال بين خط الدراما المتولد عن تكويئات وعن إيقاعات، ويتم مروع: ففي هذه الثقطان بين الشكل والمصمون، يؤدي إلى شعورنا بأن ما نراه في التكويئات الجميلة في حد ذاتها مجرد شخوص ميكانيكية، وقفت أمام المصور كي بلتقط لها صورة في بوز يحجزها.

ولكن مهما تعددت هذه الهفوات في الغيلم، فمما لا شك فيه اننا، هذا، مع فيلم البوسطجي، نشهد بداية جديدة لسينما مصرية عالمية الشكل مصرية المضمون. وهي نتيجة رائعة يوصلنا إليها فيلم رائع، فيلم تكاد قيمه التشكيلية والإيقاعية أن تنسينا ما في سيناريو صبري موسى من هارموني وترازن درامي.

### مجلة السرح والسيئما يونيو ١٩٦٨

الفصل الثاني نقد أفلام أجنبيه طويلة

# الكتيا

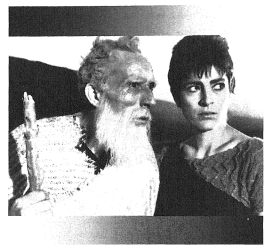
من أخطر الأعمال السينمائية هذه المحاولة التي قام بها المخرج اليوناني ميخائيل كاكريانيس فقد أصر علي أن يعد السينما النص اليوناني مسمودية الكترا، ويحتفظ بكل ببت كتبه يوربيدس، ويصور المدان الدراما في أطلال اليونان، معتمداً علي التصوير الخارجي، وقال له أغلب السينمائيين: كل ما سنغطه هو نوع من المسرح المصور! ومع ذلك، فقد أذهانا هذا المخرج الذي عرفته بلادنا هاوياً السينما بمدينة الإسكندرية ثم موندير يتمتع بحس شديد بالإيقاع، كلا لم يكن ما شهدناه مسرحاً، فكل اقطة تحمل تعبيراً سينمائياً خالصاً، كيف وقعت هذه المعجزة؟، السألة في غاية البساطة: لقد اكتشف المخرج اليوناني المعادل البصري لأبيات بوربيدس، ويدلاً من أن يترك الممثل يصف لنا ما وقع قبل اللحظة المشحرنة حيث تبدأ الدراما، جعل الكاميرا تصف لنا كيف تآمرت الملكة كليتمنستر علي زوجها الممنون افقاته هي وعشيقها ايجست لكي ينفرد الأخير بالسلطة. هنا نجد الإيقاعات سريعة، فهناك الماحدية الي مقتله، يرتفع صوت الموسيقي، عوسفي عنيفة، أشبه بطاقة انتقام قدري يشد الملك المنحدية إلى مقتله، يرتفع صوت الموسيقي، موسيقي عليفة، أشبه بطاقة انتقام قدري يشد الملك المنحدية إلى مقتله، يرتفع صوت الموسيقي، موسيقي عليفة، أشبه بطاقة انتقام قدري

۸٣

انفجرت في لحظة واحدة، وهكذا نظل في ثلث الفيام الأول موزعين بين إيقاعات الصور وبين الموسيقي التي تقوم بدور الصوت، لا في حركة تواقت مع الصور، ولكن في حركة تعارض، تماماً كنظام البوان والكونندوان في البناء السيمفوني، وفي الثلث الثاني الفيلم، رأينا الكنزا وقد طردتها أمها من القصر واصبحت زوجة شكلاً لراعي أغنام تعيش معه عذراء هي وينات ارجوس، وفي هذه المرحلة، نجد المخرج يحافظ علي البناء الداخلي للدراما القديمة: فالمغروض أن البنات هن جوقة المنشدين (الكررس) التي تعبر عن اعتراضها علي آثام الملكة الأم وتقدم لنا وجهة نظر الشعب، ولقد فهم كاكوبانيس وظيفة الكرين الكرين، وهذه المنتد الأم وتقدم لنا وجهة نظر الشعب، ولقد فهم كاكوبانيس وظيفة

والمسبحات (رويج العداء رابعي المسام عين مسام عين المدروية والمائة المخرج يحافظ علي البناء الداخلي للدراما القديمة: فالمغروض أن البنات هن جوقة المنشدين (الكورس) التي تعبر عن اعتراضها علي آثام الملكة الأم وتقدم لنا وجهة نظر الشعب، ولقد فهم كاكويانيس وظيفة الكرس تلك، فاستمد منها الجوهر، ثم عالجها سينمائيا، بتوزيع أبيات الشعر (بل ويضع مقاطع فقط) علي الفلاحات، ثم بتقسيم حركة الكاميزا إلي قسمين فهي بانورامية عندما تتعلق المسألة بوصف المكان وحياة الزعاة، نماماً كما في أبيات يوربيدس، وهي نفسية (اقطات قريبة ومكبرة) عندما يصنطر إلي لظهار ردود الفعل علي وجه الكترا، في حزنها، في أملها اليائس الذي تعلقه علي عودة أخيها أورست لينتم لأبيهما الشهيد، وفي النهائة، تصبح الكاميرا هيستيرية، لأننا نشهد الأخ والأخت في حالة توتر وإنما يتجه إلي الكورس، فإذا بالكاميرا تتوقف إزاء وجه كل امرأة وهي تصبح: لم نز جريمة كهذه في وإنما يتجه إلي الكورس، فإذا بالكاميرا تتوقف إزاء وجه كل امرأة وهي تصبح: لم نز جريمة كهذه في التاريخ، وما أن تضع المرأة بدها علي عينيها حتي تدور الكاميرا حول محورها فإذا بالمرئيات تدور في نظاق الشأشة كلها وهكنا ينتقل المخرج من وجه امرأة إلي أخري وفي الوقت نفسه تدق الموسيقي دقائها الرهبية معبرة عن القدر، ويتجميم الريف اليوناني، ويتحليل عناصر المكان ويتحويل كل بيت شعر إلي صورة من الحياة اليونانية خرجت المسرحية من خشبة المسرح لتصبح سينما، لكنها ليست أي سينما،

واكنها السينما في صورتها الكلية، باعتبارها فنا شعبياً تكنيكه يرغمنا على التعبير عن الحقيقة



ايرين باباس في فيلم الكترا اخراج مايكل كاكويانس

الموضوعية، حقيقة أن أفعالنا مرتبطة بالظروف التي حراننا، وأن كل حدث نتاج صراع بين نقيصين، ومن هنا نبدأ السينما وظيفتها في المجتمع: انها تخرج عن دائرة التحليل النفسي لتربط الإنسان بمجري اللحظة التي يعشها، وفيما مضي، كان المسرح اليوناني يقوم بهذه الوظيفة: فالكاتب يعرض وجهة نظر الشخصيات الممثلة للأبطال، ثم يعارضها بوجهة نظر الجماهير التي يمثلها الكورس، أما في عصر انتصار الجماهير فقد أصبح الكورس في الشارع، في الواقع المباشر. ومن محاولته لفهم الحقيقة ومن التحارض البادي في السؤك الذاتي للأهراد ينفجر الصراع الدرامي، وهذا ما أثبته كاكويانيس بإيجاد لغة المعاصرة تحل محل لغة الكلاسيكيين هي لغة السينما، وإذا كان الإنسان قد تخلص من حتميات الغيب عصب دراما اليوم.

الأهرام ۱۹٦۳/۸/۲۲

# اشتریت اباً

منذ سنوات، ظهر تيار الموجة الجديدة في السينما الغرنسية ليحاول تثبيت وظيفة السينما في حياة ملايين الناس، باعتبارها وسيلة لإظهار مواطن الحركة في كل شئ: في الانفعالات، في مشاهد كل يوم، في علاقة الإنسان بالطبيعة، في وسائل الإنتاج الحديثة، فبالصورة يتحدث السينمائي كما يتحدث المعلق الصحفي أو الأديب بالكلمة، ولا حدود لحديثه: انه يستطيع أن يعطينا رأيه عن الزحام أو عن ثوب أنيق أو عن ممارسة السام في مقهي، في كلمة لقد أرادت الموجة الجديدة الفرنسية أن تجعل من السينما فنا خالصاً لا يرتكز علي المسرح ببنائه الكلاسيكي، حيث لا تدور الأحداث الاحول بطل مميز، ولا يرتكز أيضاً على الرواية، حيث يوجد انتخاب خاص لأحداث تخدم أبطالاً أيضاً.

ولقد كان رد فعل الموجة الجديدة الفرنسية شديداً في كافة الأوساط السيدمائية في أغلب بلاد العالم. فقد ظهر تيار السينما الحرة في انجلترا، كما ظهرت جماعة الثقافة الفيلمية في أمريكا، وكذلك الموجة الجديدة في إيطاليا لتساير كلها النقلة الأخيرة التي أحدثها السينمائيون الفرنسيون الجدد، وكان

۸Υ

من المتوقع أن يبدى السينمائيون السوفييت نوعاً من التردد والتأمل الطويل، إزاء ذلك التحول الخطير في مفهوم السينما، لكن الغريب أن تكون استجابتهم فورية، هم الذين يخضعون السينما لأسس صارمة، قريبة حداً من قوانين الرياضة، ولها تقاليد عريقة، بدأت منذ وضع ايزنشتين قواعد المونتاج التي تكشف عن العلاقة الجداية في أي ظاهرة ومنذ طور دوفيجنكو هذه القواعد فأحدث نوعاً من الغنائية الحماعية.

وفي العام الماضي، ظهرت بالفعل جماعة من الشبان الجدد، يريدون للسينما أن تنفذ إلى دافع الحياة اليومي، وتعانق مصائر بسطاء الناس، وكان رأيهم أن الحياة في الاتحاد السوفييتي قد تخطت المرحلة التي كان الناس بتطلعون فيها لأفعال الأبطال والزعماء والقادة،، وبالتالي لا ينبغي أن تدور الأفلام حول أنماط أعلى في سلوكها وفي أفكارها.

ويهذا المفهوم واجه المخرجون جريجوري دانييللا (مخرج فيلم جولة في موسكو) وزاخاريوس ونعيموف وإيليا فريتس الواقع السوفييتي الجديد، جاعلين من الكاميرا وسيطاً بين الناس وبين الظواهر التي تتراكم حالياً في حياتها، فرواسب الستالينية، وما يتفرع منها من بير وقراطية وتفضيل للإنتاج على الإنسان وإهمال لنغمة الفرد الداخلية إذا كان بسيطاً.. كلها موضوعات تشكل دعامة الموجة الجديدة

ومن بين هذه الأفلام يبرز فيلم اشتريت أبا للمخرج إيليا فريتس كنموذج يتركز فيه الاتجاه الجديد. فلا يوجد هنا موضوع بمعناه التقليدي، وإنما حركة الحياة. وهي حركة لا يسير سياقها من تلقاء

نفسه، فليس هدف المخرج أن يقدم كارت بوستال تقليدي لهذا الحي أو ذاك، وإنما يريد أن يناقش، بلغة السينما، علاقة ذلك بالناس. وهي علاقة تزداد عمقاً إذا عرفنا أن وجدان طفل هو الذي بلتقطها. والطفل

السوفستية.



اشتريت أبأ اخراج اليا فريز

هذا هر الذي يربط لنا الراقع السوفيتي بنظرتنا نمن المتفرجين: انه طفل حاد الذكاء، بدأ وهي الحياة مع هذا السوال: هل لابد لكل طفل أن يكون له أب؟ ذلك انه يتيم الأب، وأمه التي تممل علي الآلة الكااتية مشغولة عنه بعملها ومدرسته لا هم لها سوي إصدار الأوامر له، وكل ما حوله يشعره بأنه لا يوجد من يهتم به حقيقة، ولهذا يهرب من هذه العلاقات إلي أعلي شجرة مثلاً، ويترك لنفسه العنان: يسرح ويتأمل الذاس تحته ويظلف واقعه بوجدانه، بوجدان طفل لم يحوله صراع العمل اليومي إلي قالب، ان كل ما في نفسه لايزال بكراً، وهذا ما بجعله يتساءل عن الأشياء العادية التي لا يفعل الذاس إلي وجودها في حياتهم، وها هو يصل إلي سؤال صخم يوجهه إلي أمه: من أين أنيت أنا؟ ان الأطفال حولي لهم آباء، فتكيف أنيت بي أنا يا أماء وليس لي أب؟. وتجيبه الأم من غلف الآلة الكاتبة بإجابة غير مكترثة. ولكنه يأخذ المسألة بمأخذ الجد، ويسألها: هل اشتريتيني يا أماء من محل؟ ولكي تتخلص مما تحسبه ثرثرة، تجيبه بالإيجاب. وإلي هنا وتستيقظ في نفس المافل رغبة حادة في الحصول علي أب من المحل الكبير بالمدينة، رغبة تقور في شكل حلم، ثم تتحول في حيز الواقع، إلي مغامرة كبيرة بالنسبة لطفل لم يعبر إشارة مرور في الشارع الكبير، ويواجه كل ميكانيزات المدينة، وما أن يصل إلي المحل الكبير، حتى يحد الجميع يسخرون منه، ولا يفهم هو سبب سخريتهم، لقد قالت له أمه أنه في وسعه أن يشتري أباً من محل، وما تقوله أمه هو اليقين. ولا يخطمه من الأخطار التي يتمرض لها سوي شاب وسيم، أباً من محل، وما تقوله أمه هو اليقين. ولا يخلصه من الأخطار الذي يتمرض لها سوي شائر، وحذن الحياة الجدياة المؤية من خبة الطفال، ويسلم له نفسه باعتباره الأب الذي اشتراء حدًا من

وريما لأول مرة في السينما السوفييتية نجد الإخراج يسير علي أساس تجزئة العلاقات بطريقة تسمح بتفجير الشحنة النخائية في مادة كانت تعتبر مادة تسجيلية في السينما السوفييتية . فالمرور وازدحام الطرقات والأشجار في الطرق والمبانئ الجديدة وتسابق الناس على الشراء في وحدة مجمعة،

المحل الكبير .

كلها تتخذ اهتماماً درامياً هنا، لأنها تخاطب نفسية الطفل. فهي إذن لا تعرض لذاتها وإنما توضع موضع سؤال، أو موضع اتهام. ولقد ذهب إيليا فريتس إلى أبعد من ذلك، فلجأ إلى ما كان يسميه سينمائيو الطليعة (أمثال روتمان وديلاك) بالباليه السينمائي. ففي أثناء حلم الطفل بأنه قد اشترى أبا من محل أزياء، وجدنا السلم الموصل للمبنى يتحول إلى خطوط سوداء وبيضاء، ترقص عليها أم الطفل، وإيقاع الألوان المتدرجة من الأبيض والأسود، أي إيقاع التكوينات، يصاحب إيقاع حركة الممثلين، وكلاهما يتخذان إيقاعاً سريعاً (اكسليريه) يوائم جو الحلم تماماً. كذلك في أثناء رحلة الطفل في المدينة، لقد تسابقت عناصر الصور لكي تصفي على الطريق جواً مشبعاً بالعاطفة، فمن خلال زجاج السيارة، بدت المرئيات تتحرك في حركة منسحبة توحي بفعل الإنسان خلفاً، فهو الذي أعطى المباني والطريق والأشجار هذا الشكل. هو الذي حول الطبيعة إلى وحدة منسجمة بعد أن كانت قوضى لا تحمل إرادته. ومن هنا كانت الكاميرا في يد فريتس ذلك الوعي الجديد الذي يربط الإنسان لا بالواقع اليومي فحسب، بل بما يشتمل عليه هذا الواقع من قضايا تهم الإنسان ومن منظورات قد تدعوه إلى تحريك كل شئ واستخلاصه من الروتين في العلاقات ومن الجمود في الطبيعة. وبهذا يحتصن المخرج السوفييتي كافة التجارب الجديدة في السينما الأوروبية ولا يقدمها كما يفعل الأوروبيون كتمرينات أسلوب تبين كيف يحقق السينمائي مذهبه، وإنما يربطها بواقع بسطاء الناس. فالموجة الجديدة السوفييتية هي بداية السينما الخالصة. وقد خرجت من المعمل ومن الأبحاث النظرية واتجهت إلى الشارع وأصبحت تباغت أبسط الظواهر العادية لتكشف عما يها من عمق وشاعرية وقيم إنسانية.

#### "الأهرام"

## هاملت

لقد تتابعت سنوات كثيرة تراكم خلالها غبار كثيف على أعمال شكسير، لدرجة أن أصبحت كل مسرحية من مسرحياته نصاً معقداً يحتاج فهمه لعمليات تنقيب تاريخي كما يحتاج لتطبيق منهج شرح النصوص. ولاشك في أن استحواذ العقليات الأكاديمية على شكمبير هو الذي طمس الحرارة الإنسانية التي نشع من كل عمل من أعماله كذلك محاوالات بعض علماء النفس والباتزلوجيا لتفسير أيطال شكسيير كان لها أثرها الخطير في أبعادها عنا، لأننا لو تصورنا عطيل حالة نفسية أو هاملت عقدة معينة لانتهي بنا الأمر إلي الانفصال عن هذه الشخصيات، فنحن نبحث عن أنماط تعطينا وعياً بإنسانيتنا، وتخاطب وضعنا، أما اعتبار الشخصيات شاذة فإنه يهدم أساس التعاطف الإنساني بين الأثر الغني وبين مستغبله، فالشاذ ليس منا، وبالتالي لا نتجه إلي عالمه إلا بررح الفضول العامي.

وإلي عهد قريب، كانت التفسيرات الأكاديمية، وخاصة تلك التي ترتكز علي التحليل النفسي، تعتبر هاملت حالة خاصة، يتجسد فيها الشك والتردد، وكان المخرجون المسرحيون يعملون هم أيضاً

على تعميق هذه الفكرة، انهم يقدمون عرضهم المسرحي بحيث يعزل التفاصيل الاجتماعية التي مهدت للوضع الذي وجد هامات نفسه فيه، ويركزون بشدة على الحالات التي يدور فيها هامات حول نفسه أو أمام أمه يشعرها بالذنب.

ولا شك في أن المنهج الذي كان يستخدمه هؤلاء جميعاً هو العامل الأساسي في تشويه معالم هامات الإنسان. فهو منهج ميكانيكي، ينظر إلى الحياة كما أو كانت تتابعاً لحالة واحدة وأوضع إنسان واحد وانظام اجتماعي واحد تتكرر كلها عبر العصور. ومع عماية التكرار هذه تبرز شخصيات تختلف

عن الذين يكررون صورة من سبقوهم، انها الشخصيات الخارقة للطبيعة، ومن بينها في رأيهم نجد

لكن لو طبقنا المنهج التاريخي العلمي لاختلفت الأوضاع تماماً وأول سؤال نسأله هنا عندما كتب شكسبير مسرحية هاملت، كيف كانت الأوضاع في عصره؟. ونحن نعرف أن عصره كان يسجل ظهور نظام اجتماعي جديد، يقوم على التجارة والصناعة بدلاً من الزراعة، وعلى التبادل التجاري

شخصيات شكسير .

والثقافي معا بين الدول بدلاً من إغلاق البلاد في حدود إقطاعيات تحجبها عن الدنيا أبواب الجمارك. وكان دعامة هذا النظام الجديد هو الإنسان الذي رفض أن يعيش بلا معنى، متواكلاً، في قلب الإقطاعية، يسبح بحمد السيد صاحب الأراضي الواسعة. أن ذلك الإنسان الجديد يرفض أن يؤمن إلا بما

يشعر به حقيقة وبما يصل إليه عن طريق العقل الإنسان. ورفضه هذا يضعه في مواجهة قوى العصور الوسطى التي كانت تعطى الناس أفكاراً جاهزة، غيبية، أقصى جهد فكرى فيها هو القياس الأرسطى.

إذن فهامات ليس شكاكا إلا لأنه يؤمن بالمعرفة الإنسانية، ولهذا يبحث ويحلل ولا يستقر على



اينوكينتي سموكتونوفسكي في فيلم هاملت اخراج جريجوري كوزنتسييف

هاملت .. وكذلك بولويئوس مربى الشباب الذي جعل التزبية في خدمة التجسس . ورجال البلاط .. وكل الشخصيات الإقطاعية .. جميعهم كانوا يحسدون إنسان العصور الوسطي . وبين هذين النمطين يحتدم الصراع العنيف الذي يشكل حركة المسرحية .

وبهذا المفهوم تناول المخرج السوفييني جريجوري كوزنتزيف هذا الأثر الخالد الشكسيير وحاول معالجته سينمانياً وهي معالجة فريدة حقاء لأنها أولاً جعلت هدفها الأساسي هو إبراز الصراع بين طالب العم همامت، الذي جاء من جامعة فينيرج مشبحاً بروح عصر النهصنة وبين من يعيشون في ظلمات العصور الوسطي مكتفة في قلمة السينيور، ولأنها ثانياً جعلت من هذا الصراع صراعاً بين كل إنسان حديد يناصل في سبيل خلق مجتمعات أكثر إنسانية بينما هر في قلب مجتمعات مخطة، أنه نفس الموقف الذي وقفه ثوار فرنسا في نصالهم صد هذا الإقطاع في القرن الثامن عشر، ونفس الموقف الذي يقفه الثوار الاشتراكيون اليوم إزاء النظم الرأسمالية المستغلة، فالمخرج، بتحويله الخاص إلى العام نجح في خلق جو من المعاصرة حول ما هو تاريخي في هاملت.

### ويقول جريجوري كوزنتزيف:

إذا لم أكن مقتدعاً بمصرية هاملت لما أخرجت هذا الفيلم أبداً. اندي أزدري الأفلام التاريخية والإخراج الكبير في ملابس فضفاضة، أما هاملت فهو في نظري شئ مختلف تماماً. انه كما أراه ليس تراجيديا ثأر، ولكنها تراجيديا وعي، صراع بين كائن إنساني وكائنات لا إنسانية.

وهو صدراج بجسمه المخرج بطريقة سينمائية خالصة. فالسينما تتميز أساساً بتعدد المكان لا بوحدته وبالتقطيع الزمني إلي مالانهاية، فكيف يستفيد المخرج من إمكانيات السينما هذه وأمانة نص مسرحي له شروطه الخاصة؟، ان كورنتريف يحصر الشخصيات التي تمثل روح العصور الوسطى في القلعة: وفي ممراتها وفي مخدع الملك أو الملكة، وفي حجرة أوفيليا تتجول الكاميرا. أما هاملت، فيجعله ينتقل من الخارج إلى الداخل، لكي يظهر نفسه الموزعة بين القديم المخنوق في مكان محدود وبين تطلعه إلى آفاق أوسع، ثم عندما يحدد الكادرات التي تكشف عن أوضاع الشخصيات فإنه يستخدم

الأسلوب التعبيري: فالقضبان تحصر أوفيليا غالباً، والملكة نراها من أعلى وقد انسحقت تحت ثقل ذنوبها، وهامات تتبعه الكاميرا في حركات ديناميكية تكشف عن انه العنصر الفعال وسط هؤلاء.

ثم هذاك ذلك الاستخدام الواعي للعناصر التشكيلية ممثلاً في التنقل بين عناصر ثلاثة، هي: الصخر والبحر والنار. فمع كل ثورة تحتدم في نفس هاملت، تنقلنا الكاميرا إلى الخارج، إلى البحر، نراه غضبان أو ثائراً. وعندما تبدو المأساة راسخة، نجد صخور قلعة السنيور توحى إلينا باستمرار صراع الإنسان الشابه وسط قيود الطبيعة، فإذا ما أصيبت أوفيليا بالجنون، تتصدع الصخور وتبدو الشقوق حتى في حديد القلعة. وعندما يضع المخرج شخصياته في مواجهة هذه العناصر التي تمثل قوى الطبيعة المتصارعة، فلا شك انه يهدف من وراء ذلك إلى تأكيد روح التراجيديا في أعلى أشكالها، باعتبارها صراعاً بين إنسان يبذل كل طاقاته في سبيل انتصار قيمه الإنسانية التي يؤمن بها، إلا أن الحياة لا

تعطيه الزمن الكافي ليمضى في معركته حتى النهاية، فالطبيعة أقوي. لكن لا يعنى ذلك انها تهزم الانسان، فما فعله البطل يضرب المثل لأجيال مقبلة. ومن المهم أن نشير إلى منهج التبعيد الذي استخدمه كوزنتزيف. فهو مع إصراره على الدقة

التاريخية، لم يضع في اعتباره سوى استخلاص روح النضال الإنساني وسط عناصر تعارض الحياة وعناصر تدعو إلى الحياة، لأنه لا يريد للمتفرج أن ينتهي من الفيلم بهذه النتيجة: كان هاملت شخصية تاريخية لعبت دورها يا لعظمته. وا أسفاه على العصر الذي ولي، كلا.. فما يريده، بكل قوة، هو أن ينتهى إلى الإحساس بأنفسنا بقوانا نحن الإنسانية وسط أي ظروف نصارع فيها كما صارع هامات.

وها هو كوزنتزيف يوضح منهجه فيقول:

إذا كنت أعدبر هاملت مرضوعاً حديثا، فقد أردت أن أعالجه مستخدماً أكثر أشكال الفن حداثة، بادناً من الواقع لكي أبلغ الشعر السينمائي، وإقد النزمت في كل التفاصيل بأن أبرز بالدقة نهاية القرن المادس عشر كما استطاع أن يراها شكمبير حوله، لكن علي أساس أن أحتفظ لنفسي بهذه الحقيقة باعتبارها مجازاً غدائياً.

"الأهرام" ١٩٦٤/١٢/٢٠

## ٩ ايام في محام

في المهد الستاليدي، حدثت أغرب مفارقة في تاريخ الفكر الإنساني: أن الذين ثاروا على الاقطاع والرأسمالية نسوا أنهم لم يغطوا ذلك إلا لسعادة الغرب، نسوا أن المجتمع الاشتراكي هر المجتمع الرحيد الذي تتحطم فيه القيود المعطلة لازدهار كل إنسان. ومن هنا سادت البيروقراطية ومعها الإرهاب كافة الميادين. فرأينا ماياكسوفسكي الذي خلق شعراً جديداً، تراكيبه ومغرداته مسترجاة من حركة المصنع، وشوستاكوفتش مبدع الموسيقي المجرة عن إنسان بحرك حياته بالعلم وبالإيمان بحق الجميع في الحياة كاماة، وأبيا واتدي الفن الاشتراكي يضطهدان ويتهمان بالشكلية، فينتحد الأول، ويتراجع الثاني، ثم وصلة الغيلم وملا الإرهاب إلي ميدان السينما، ففر إلي المكسيك سيرجي ايزنشين أول من صاغ نظرية موحدة الغيلم جملته فناً سابعاً، تتحقق فيه كل الغنون، ويعبر، من خلال حركته، عن رؤية علمية للواقع. وأمام ذلك العلوان، مصده الجيل الذاني من الغنانين. كانوا يؤمنون بأن مجتمعاً يقوم علي الديالكترك هو المجتمع يفهم علي الديالكترك هو المجتمع يفهم التناقض في الغرد ويؤمن بالتطور، لا يضم الناس في علب ولا يجمد الحياة في شعارات.

وفي هذا الفيلم ٩ أيام من عام يجسد المحنة التي عاشها جيلهم: التعارض الحاد بين حق الفرد في أن يعيش حياته بحق وبين الإطار الرسمي الذي يفرضه عليه النظام، والسؤال الرئيسي هنا: ما فائدة أن تبنى جنة إذا كان فيها قلوب تتمزق؟. والقلب الممزق في الفيلم هو ليليا، كان مساعدة لعالم ذرة شاب (باتالوف)، ثم أحبته، لكنه لا يصارحها برغبته في الزواج. لم يتركها للهواجس، للانتظار الطويل؟. وبعد صراع نفسى، تعرف المقيقة: أن حبيبها قد أصيب بالإشعاع الذري ويخشى أن يحول ذلك دون

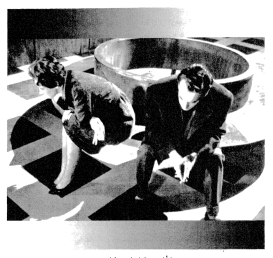
سعادتهما. إلا أنها تتشبث به، وتتزوج، وفي اللحظة التي يخيل إليها فيها انها قد احتوت السعادة تصطدم بوهمها. فزوجها مشغول عنها بأبحاثه العلمية، انه يحقق معادلة رياضية ستنتهى بانتصار ذري. ولهذا لا يدعوها إلى مرقص، ككل الزوجات، لا يحدثها حديث القلب في بيتها، لا يعبر عن رأيه فيما تقدمه من طعام، وحتى ثيابها، انه لا يراها. أي حياة هذه ؟. ثم تمير الحركة في شكل قوس، يبدأ بالكشف عن مشاعر ليليا، وهي تفكر، وهي أمام المرآة، حتى تنتهي إلى الوعي بدور زوجها في الحياة، إلا انها لا

تنتهى إلى الوعى إلا حينما يكون الأمل آخذاً في الزوال. فالزوج قد أقدم على تجرية علمية لم يسبق أن أجريت، لأنها تصيب من يجريها بالإشعاع المؤدى إلى الموت، ومع ذلك أتمها وانتصر مع معرفته

بالنتائج.

وتفهم في هذه اللحظة زوجها الذي يؤمن بألا مستحيل في عصر العلم. ثم تنتظر وقوع مستحيل آخر، هو نجاح عملية جراحية لم يجريها أحد، لو نجحت، سينجو زوجها. وأمام غرفة العمليات تنتظر ساعات بعدها تصلها دعوة من زوجها لقضاء العشاء في مطعم: انها أول دعوة تتلقاها منه.

ومع أن الفيلم يدور في بيئة علماء، إلا أن ميخائيل روم أراد أن يكشف لنا عما هو إنساني في ذلك المجال الذي يبدو تجريدياً خالصاء أراد أن نقراً ما في نفس ليليا. ولهذا لا تمر الكاميرا على



٩ أيام من عام اخراج ميخائيل روم

القطاعات العريضة، في مركز الأبحاث، أو في الريف، إلا لكي تنقلنا من حركة النفس إلى الكادر العام للمجتمع .

ان روم، هنا، يقدم لنا فيلماً يسير في نفس خط ايفان الرهيب لايزنشتين، من حيث الزوايا والاستخدام التعبيري للميزانسين، لكنه يعطي للنفس مكانها، فيصل إلي تلك القصيدة السمفونية التي عشناها مع بطلة هيروشيما حبيبي.

## "الأهرام"

1978

# الطيور

في الوقت الذي تحقق فيه الإنسانية انتصارات رائعة في مجالات التقدم العلمى والنطور الاجتماعى ، يطالعنا المخرج الأمريكى الفريد هيتشكرك بهذه النظرة المذعورة التى يحاول أن يجعلها نظرتنا نحن . فماذا نفسر هذه الظاهرة ؟

هذه أول مشكله بثيرها فيلم الطيور وهو فيلم أعده هينشكوك للسينما عن رواية للكاتبة الإنجليزية ( دافني ديمورييه ) ، صاحبة الرواية الشهيرة ريبيكا ، و الطيور مثل ريبيكا تعتمد علي خلق جو من الغموض الذي يسبق وقرع مأساة خارقة للطبيعة . وإذا لجأت روائية إنجليزية الي هذا الأسلوب في تناول الواقع ، فلديها ما يبرر انجاهها : فالمرأة الإنجليزية ، وخاصة جيل ما بعد العرب العالمية الأولي ، كانت تشعر برغبات وبأحلام يكتبها المجتمع المحافظ ، فلا تجد في حيز الواقع ما يحسم رغباتها وأحلامها ، ولهذا كانت تلجأ ألي (التغيس) عما هو مختزن في عالمها الداخلي بكتابة روايات غامضة ،

۱۰۳

تتحول فيها الأحلام المكبرته التي روي وأشباح ، هذا اذا لم تدفن حديثها العاطفي في نزعات طهورية تحل فيها الأخلاقات الرسمية محل السابك الأنساني السوى .

لكن عندما يتنارل هيتشكرك موضوعا نبع من لا شعور سيدة أنجليزية ، ثم يخلق منه فيلما يدمج العلم بالخرافة ، ويقوم علي (الترقع) لما سوف يحدث للأنسان لو هاجمته الطيور ، تلك المخلوقات الأليفة التي صاحبت تاريخنا الإنساني دون أن تصيبنا بأذي ، عندما يفعل هيتشكوك هذا ، فمن الشيروري أن نسأل : ما هو قصد المخرج ؟ . وإذا عرفنا أن الفيلم يبدأ بمحاصرة قصيره يلقيها علينا المنوروري أن نسأل : ما هو قصد المخرج ؟ . وإذا عرفنا أن الفيلم يبدأ بمحاصرة قصيره يلقيها علينا هيتشكرك وبحدثنا فيها عما أستفادته الإنسانية من الطيور طوال تاريخها ، وإذا عرفنا أن هذه المحاصرة تقطع فجأه بدخول إمراه مذعورة تصبح (لفد عادت) ثم تجئ العناوين لتقول لذا أن الطيور هي التي عادت ، وإذا عرفنا أخيرا أن هذه المقدمة المفروض أنها تمهد لتحقيق علمي ، وبالتالمي ترغم أي مخرج علي التحول إلى أسلوب الفيلم التصبيلي ، إذا عرفنا أن المقدمة تنتهي إلى فيلم يقوم علي مغامرة غريبه نجد فيها محاميا شابا يستغز أمرأة ، فتصر المرأة علي قبول التحدي والرد علي الاستغزاز ، فيكلفها ذلك أن تغامر بمطارده الرجل في شبه جزيرة بالريف الأمريكي ، حيث تتابع أحداث خارقة بسبب هجوم الطيور على سكان البلذة ، إذا عرفنا كل ذلك ، فإن هدف هيتشكرك يتضح لذا : أنه يريد بغيلمه هذا أن الطيور على سكان البلذة ، إذا عرفنا كل ذلك ، فإن هدف هيتشكرك يتضح لذا : أنه يريد بغيلمه هذا أن الطيور على سكان البلذة ، إذا عرفنا كل ذلك ، فإن هدف هيتشكرك يتضح لذا : أنه يريد بغيلمه هذا أن

لكن ما معني ذلك ؟ معناه ان حضارتنا نزعم انها نقوم علي التخطيط وعلي مزيد من سيطرة الانسان علي الطبيعة . الا أن هذه النظرة العلمية لا تعمل حسابا لما تخفيه الطبيعة ، ولما لم تصل المعرفة الإنسانية ألى إدراكه ويقدم لنا هيتشكوك مثالا على ذلك : ماذا يحدث لو تحولت أكثر الحيوانات

يوجه أنظارنا ألى حساب الاحتمالات بدلا من اليقين العلمي .



الطيور اخراج الفرية هيتشكوك

ألفه ، كالطيور مثلا ، إلى جيوش منظمة راحت تهاجمنا ؟ . مجرد إحتمال ، اكنه ينبهنا ألى أن نعمل حسابا للأحتمالات . ولهذا يختلط الخيال بالعلم ، فلا يعيش اليقين كاملا ولا يعيش الخيال كاملا ، واكتنا نعيد النظر إليي مستقبلنا كبشر.

"الأهرام"

1970

## صانعة المعجزات

يبدر ان شركات هوليورد قد غيرت رأبها أخيرا عن أسواقها في البلاد العربية ، فأدركت أن من المستحيل تصدير تلك المنات من أفلام رعاة البقر أو حريم السلطان علي طريقة ماريا مونتيز . فأمام وعي جماهيرنا الجديد ، وإزاء نجاح أرقي الأفلام الأوربية في بلاننا ، تلك التي تعد أفلاما نجريبية نادرا ما تنجح تجاريا هناك ، بالرغم من كل قيعتها الأنسانية والتعبيرية إزاء ذلك العامل الجديد ، كان لا بد لهوليود أن (تفرج) عن الأفلام ذات الطابع الصادق ، وتحاول بعرضها في دور السينما العربية ان تنقذ سمعتها ، ومنذ شهور الثبت نجاح قصة الحي الغربي أن جمهورنا قد تطور كلية ، وفي هذا الأسبوع يعيد الموزع الأمريكي نفس النجرية ، بغيام (صائحة المعجزات) ، وهو أعداد شبه حرفي المسرحية للكاتب ويليام جيبسون ، أخرجها منذ سلوات نفس مخرج الغيلم (أرثربين) علي مصارح بروداي ، وبغف الممثلين ، فإذا بالقيلم يثبت للسينما نيسن جميعا أن السينما ليست فن إستعراض الديكورات وربط الأحداث بقدر ما هي فن الممثل .

علي هذا ، فأرني مزايا الفيلم تحطيم الأسطورة القديمه التي تقول أن الممثل علي الهامش دائما في السينما ، وأنه أحد العناصر العديدة المكرنة لبناء الفيلم ، كالديكمر و الأضاءه مثلا .

وربما كان هذا الرأى صحيحا قبل تحسين العدسات ، وخاصة (التيليفوتو) التي تجعل كل ما

يتحرك في مؤخرة النظر يظهر بنفس الوضوح الذي تظهر به العناصر القريبة من العدسة اما بعد الختراع (التيليفوتو) فقد تكون مجال بصري يعدد حول محور العدسة إلي أعماق تفوق أعماق خشبة المسرح ، وبالتدالي أصبح في وسع المخرج السينمائي أن يحرك ممثلية في هذا العمق ، فلا تصنيع أي تفاصيل لحركاتهم أو تعبير ملامحهم ، وفي هذا العمق أيضا ، يستطيع المصور أن يخلق درجات لا نهائية لها من التعبيير السليمائي، يستطيع أن يصور مثلا ملامح وجود من في المقدمة وحركات من في المؤخره ، ويولد معني من العلاقة المكانية بينهم ، كما فعل أورسون ويلز الذي مهد هذا الطريق في المؤخره ، ويولد معني من العلاقة المكانية بينهم ، كما فعل أورسون ويلز الذي مهد هذا الطريق المجديد للسينما ، والواقع أن أرثر بين الذي عاني تجرية إخراج المسرحية كان يواجة نفس المشكلة : كيف يتحرر من سيطرة الإخراج المسرحي ويقدم عملا سينمائيا خالصا من نفس المادة ، أي من عمل برتكز علي الحوار ويدور في حيز مكاني صنيق تتعدم فيه الحركة عصب السينما ؟ وبلا ادني تغيير في علي الحوار ويدور في حيز مكاني صنيق تتعدم فيه الحركة عصب السينما ؟ وبلا ادني تغيير في تقاصيل المسرحية ، ركز بين عدسة حول شخصيتي المسرحية الأصليتين ، الطقة هيلين (ياتي ديوك) التي أصيبت بفقدان السع والبصر والنطق ، وهي في شهرها الثامن عشر فتحولت إلي كتلة من الغرائز الرحشية ، لا تعي شيئا ، لولا أن جاء أبواها بمدرسة (أن بانكروفت) كانت في مثل حالنها وهي صغيرة ، ومن ثم تستطيع أن تتعاطف معها ، وكل أحداث الغيلم لا تخرج عن هذه الدائرة : صراع المدرسة في

سبيل تحويل كتلة العزيزة إلى كائن أنساني . والقاعدة التي تسير عليها المدرسة هي الا تسمح للشفقة ان



أن بانكروفت في فيلم صانعة المعجزات اخراج أرثر بن

تستحوذ عليها أمام الصماء العمياء البكماء ، فلر أشفقت عليها ، مانت أرادتها ، وشدتها غرائزها إلي التيه التي تعيش فيه ، ومن التعارض بين مفهوم المدرسة وبين أندفاعات ونزوات الطفلة التي لا تريد لأي شي أن يعترض طريقها ، من التعارض بين الغزيزة كشئ حيواني وبين الأراده كسمه إنسانية .

"الأهرام"

1970

## الحياة للحياة

اخرج: كلود لولوش – إنتاج فرنسي – إيطالى – ١٩٦٧ تمثيل: ايف مونتان ، أني جيراردو، كانديس برجن ، أنوك فيرجاك ، سيناريو : كلود ليلوش تصوير : باتريس بوجيه ( شاشة عريضة ايستمان كولور) توزيع : يونايند ارتيسيس توقيت : ١١٠ دقيقة – المرض ٣١ يناير ١٩٦٨ – رمسيس

منذ عامين استطاع لولوش أن يغرض نفسه علي السينما العالمية ، عندما فاز فيلمة رجل وامرأة بالجائزة الأولي التصوير في مهرجان كان وبجائزة الأوسكار لأحسن فيلم أجنبي ويومها بدأ اللقاد في أوريا، كما في أمريكا يعتبرون لولوش أول من حقق حلما قديما طالما تتعللع إليه سينمائيو الطليعة في العشرينات ، حلم تحويل الفيلم إلي قصيدة أو إلي سيمفونية فالفيلم كأى عمل فني كبير ليس حكاية ترويها الصور بل موضوعا رئيسيا (تيما) تتسع أبعاده وتتفتح جوانبه علي مدي ما يتطور الفط اللعني الرئيسي المعبر عن الفكرة الواحدة .وكما تصنع السيمفونية الوجود في صيغة نغمة ، فتخالمبنا بلغة غير تفسيرية ، لغة لا تعطينا دلالاتها إلا من الأحاسيس الصوتية الخاصة ، من النغم ، فتخلطك السينما لابد وأن

111

يستمد المتفرج مضمونها من تكوين الكادر ، وما يخلقه نتابعها من صدمات انغمالية مصدرها العين ومن تعارض ( أو توازي وأحيانا تواقت) الأجواء الصوتية ، كالمؤثرات والموسيقي ونبرة الحديث الإنساني ، أى الموار، فالشكل ، هنا يصبح ، مضمونا .

ولقد كانت لدي كاود لولوش كل إمكانيات الوصول بالسينما إلي شكلها الخاص . فهو منتج الفيلم ، وهو الذي كان يفكر في موصوعة ، وما زال في شكله الجنيني ، وهو الذي عاني مرحلة تطويره وهو أخيرا الذي أخرجه وصورة بنفسه ونادرا ما تكتمل كل هذه العناصر لسينمائي واحد . ويوصول لولوش إلي المستوي الذي يصبح فيه المخرج مؤلف فيلمه ومصورة ومنتيره ، نفيرت فجأة المعايير الجمالية التي يحكم بها علي أي فيلم : ظلم يعد تقسيم العمل السينمائي إلي موضوع والي إخراج والي شكل والي ممضوع الذي يعتم بها علي أي فيلم : ظلم يعد تقسيم العمل السينمائي إلي موضوع والي إخراج والي شكل والي

الذي عاني فكرته منذ البداية ودفعته هذه المعاناة إلى أن يعبر عنها بصور) على إعطاء الموضوع

واعترف أن هذا المعيار الجديد هو الذى سيطر علي وأنا أذهب الأري فيلم لولوش الأخير ( الحياة من اجل الحياة) وفي البداية بدأت اشامل : فغض طريقة معالجة اللون التي اتبعها في رجل وامرأة تتكرر هنا فالأزرق ادي يبدو ملونا الا بمتناقصاته الداخلية (اسود من الأزرق ، واخصر من الأزرق ) واخصر من الأزرق ) واخصت منها هو خلق نغمة ثانية تتداخل مع نغمة الموضوع الرئيسية ، وهي النغمة التي توحى بها الأجزاء المارنة بألوان بعضها بهيج ، واغليها قائم (برتقالي وبني يتداخل مع بنفسجي) . لكن ما أن تتابع جزء من الغيلم حتي أدركت ميزرات هذا الاستخدام القائم علي التباين النباين الرئيسية الريبورتر التليفزيوني روبير (

ايف مونتان) وهو عالم متعدد الألوان ، ثم العالم الرسمي ، عالم الوظيفة والرأى العام والأحداث الحاربة

وحدته العضوية المتكاملة العناصر.

، وهو عالم يستمد الوانة من نفس المرشحات اللونية لشاشة التليفزيون ، حيث تتحول الصور الي زرقاء أو بنية فاتحة مع ميل التي الأخضر أو التي الاسود ، علي نحو ما تبدو لنا المرتبات عندما نشاهد اي برنامج في التليفزيون المادي الأبيض والأسود .

وهذا التباين اللوني بين العالمين محدد طابع الشخصية التي يجسدها ايف مونتان. فرغم

التصاق أحداث عالمنا المعاصر بعملة اليومي ، ورغم أنه قام بتحقيقات تلينزيونية عن الثورة الصينية وعن بعث الفاشية في ألمانيا وفي النمسا ، ورغم معايشته لأهم التطورات السياسية والاجتماعية التي حددت مصير العالم الذالث ، ورغم هذا كلة لا يصل روبير الي الرعي بواقعنا الحالي ، ولا بحقيقة الإنسان المعاصر ولا يتخذ (ولا يريد ) أي موقف مما يطرأ الان علي كركبنا اللارض ، فما يحدث أنما يحدث خارج ففسة ، كأنما العلم المحيط به أدرات عمل يؤدية ثم ينساه متي انتهي منه ، اماذا ، اماذا لا يحدث خارج ففسة ، كأنما العلم المحيط به أدرات عمل يؤدية ثم ينساه متي النهي عنه ، اماذا ، اماذا لا تتفاعل هذه الأحداث في نفس روبير كي يتبلور شئ ما في اعمادة . في البداية لا ندري تماما كما لا يدري أغلب مباب اوربا الحالي لماذا يستمد منه الفيلم عنوانة . ومع ذلك ، فلا يبدر روبير قد انساق تماما الحياة للحياة ) وهو الشعار الذي يستمد منه الفيلم عنوانة . ومع ذلك ، فلا يبدر روبير قد انساق تماما أن نغير العالم ، وطالما عمرنا محدود . لانه عندما يأخذ سيارته مع فناه حاوة التقطها في الطريق كي يقضي معها عطلة نهاية الأسبوع في فندق بعيد عن باريس ، بيدو عليه السأم فجأه فيلما أنفيذ ورب يتنابنا ، الوهلة الاولى ، إحساس بأن روبير قد أصيب بعجز جلسي مثلا ، لائه قد هرب على القور . وينتابنا ، الوهلة الاولى ، إحساس بأن روبير قد أصيب بعجز جلسي مثلا ، لائه قد هرب

من الفتاة وهي معه في الفراش ، إلا أن حيرتنا تتصناعف حقا عندما نجده ، وهر يردع فئاته ، يغازل أمر يكية فانته ، عثر عليها بغتة وهي في طريقها مع شاب فرنسي لقضاء أيام في نفس الفندق فتتجدد حياته مع ابتساماتها العذبة ومع رقتها الغريدة ، فيقرر أن ينالها ، وتنبهر الأمريكية بالمثل بما لدي روبير من سحر غير مألوف لها . أي طراز من الناس روبير هذا ؟ .إنه طراز الدنجوان الحديث . اذا ما تعلق بامرأة فإنما يتعلق بها لانها تكشف عن جانب كان مجهولا له ، فإذا ما استنفد التجرية ، عاوده سأمة القديم فأسرع يتخلص عمن فئتته كي يبحث عن أخري . فهو يمارس وجودة داخل حلقة مفرغة : فالجنس يحررة من وساوسه للحظات ، ثم يعود الي إحساس جنوني بلاجدوي اي عمل في عالم يخنق الغزو وتحول كل ما فيه الي ترس في عجلة المجتمع الرسمي .

وفي النصف الاول الفعيلم ، جسد لولوش ممارسة روبير لوجوده الدونجواني هذا عن طريق لقطات بسيطة ، أى لقطات قصيرة لا توجد فيها حركات كاميرا مركبه ، واغلبها ثابت ( الكاميرا ترينا مظهر محددا لروبير ) الا إنها بترابطها تخلق إحساسا ببعثرة روبير في أماكن متفرقة تتوزع فيها نفسة : فمثلا ، أول الفيلم ، بعد مشاهدة للثورة الثقافية في الصين ، أرضية زرقاء خالصة، لان المغروض أننا نشهد برنامجا تليفزيونيا صورة روبير ، بعد هذه المشاهد نري روبير في لقطة أمام سيارته وفي لقطة تاليه في القندق وفي لقطة ثالثة يغازل الأمريكية وفي رابعة يعود الي بيته عاي اننا في حيز زمنى قصير جدا ودون أن تترك لنا فرصة تكوين فكرة كبيرة عن هذه الشخصية ، ونجده موزع النفس في عوالم شعى ودائما لا يترك لنا فروش أي لحظة تتأمل فيها روبير ، لأن مؤلف الفيلم ، حتى الان ، ولم يعطينا مشهدا تركيبيا .

تتمهل فيه الكاميرا في مكان راحد رتبدا في ربط شخصية بمن يدخل معهم في علاقة بل علي المكان والمحافظة الما علي المكان واحد رتبدا في المكان والمكان المكان المكا

وهذا الإحساس بوجوده الشخصية في علاقات مبعثرة ، وموازاة عالمة بعالم الأحداث الجارية وكلها سياسية تشمل التغيرات الجوهرية في النظم الاجتماعية الحالية ، كالثورة الاشتراكية في الصين وكالحنين الى الفاشية في بافاريا ، هذا التباين بين العالمين ، مع الفصل التام بينهما عن طريق التباين اللوني ، انه ما يعطينا ، بالشكل الفني وحده الدلالة الكبيرة للواقع كما يراه لولوش : ففي عالم يستشهد فيه الألاف في أسيا وأفريقيا ، كي يكتبوا بدمائهم صفحة جديده في تاريخ الإنسانية، صفحة تبدا بالقصاء إلى الأبد على الاستغلال وعلى كافة الظروف التي كانت تعوق انطلاق الملابين وتفتح

إنسانيتهم ، في عالم يغلى بالغضب ويطالب بالثأر ، ومازالت الفئات الوسطى في اوربا ، ومن بينهم

قادة الرأى ورجال الإعلام المفروض أن رسالتهم تغيير الواقع ، ومازالت تلك الفئات الوسطى تساير

شعار الحياة الطوة ، اللذة واللامبالاة وعدم الاعتراف بأي مسولية تجاه الآخرين . لكن هل هذا الشعار السعادة التي تحلم بها ؟ هل يمنحها سلام النفس ؟ مثل هذه الأسئلة بدأت تلح على روبير لأول مرة في حياته . وذلك عندما بدا يتعلق بالفعل بفتاته

الحديدة الأمريكية الحارة الجذابة ، التي انتزعته من همومه لأنها صاحكة دائما ، مفعمة بالتفاؤل أبدا ففي يوم الحت عليه زوجته أن يسافر إلى امستردام ، كي يحتفلا بعيد ميلاده وهي عادة لم تنقطع منذ تزوجا ، فدائما يذهبان الى الكويرى الكبير المطل على مشهد رومانتيكي حالم في امستردام ، لانهما التقيا هناك لاول مرة وكان روبير في مستهل حياته ، ولا يزال يعمل مصورا صحفيا ،وكانت هي

تتدرب على العمل كحائكة ثياب وعبثا يحاول روبير أن يهرب من زوجته لكن ما أن يستقرا في نفس الفندق وفي نفس الحجرة التي تعودا أن يبيتا فيها كلما ذهبا الى امستردام ، حتى يعلم روبير أن الأمريكية قد احقت به ، فهي لم تعد تطيق أن تفترق عنه واو الحظة واحدة حتى او تركها يبقى مع زوجته . وكان روبير قد تعلق بها الا أنه كان يدرك ، في الوقت ذاته ، استحالة ان تنتهي علاقتها على وضع محدد ، وبعد شجار معها ينتهى الي هذه المقيفة : انه لا يستطيع أن بمارس حياة مزدوجة ، حياة كلها توتر سببة اصطراره الي أن يعيش مع زوجة ينافقها ويكذب عليها . وكانت الأمريكية ، بصراحة فريدة ، وببراءة مطلقة ، فد عرضت عليه أن تقابل هي زوجته ، لأنها تؤمن بأن ما يجمعهما من حب انما يصنع أساس عاطف مشروعة ، ويمنحها حق الاعتراف بكل شئ النروجة فهي اذن ، لم تكن تريد الغش ، وهذا الوضوح في رؤيتها للأمور يقودروبير الي صحوة مفاجئة . لماذا اصطر أن يكذب علي زوجته كل هذا الوقت ، مع أنه يخونها مع اي فناه ولا يريد الآن إلا أن يعيش مع كانديس الاميريكية ؟

وفي القطار العائد بهما الي باريس ، يعترف روبير لزوجته بكل شئ بأكاذيبه وبخيانته ،برغيته في الزواج من الأخري ، باستحالة الحياة معها من الان . وبعد أن ينتهى من أعترافاته يكتشف أن زوجته قد تركت القطار ، الي أين "وعندما يعتقد بأنها أثرت أن تختفى من حياته ، كي تمنحة فرصة زوجته قد تركت القطار ، الي أين "وعندما يعتقد بأنها أثرت أن تختفى من حياته ، كي تمنحة فرصة ذلك فنفتري و بتنفس الأيمان الذك دفعها الي الارتباط به والي مواجهة زوجته ، وتندك الأمريكية نصبح في مغرق عنه بنيفس الأيمان الذك دفعها الي الارتباط به والي مواجهة زوجته ، وعند هذا الحد ، نصبح في مغرق طرق لاتوازي بينها : فالزوجة التي عاشت تعانى من الخيانة وتحتفظ مع ذلك بنفائها السلسات لمبندأ الحياة من أجل الحياة ، فهي تهرب من الجانب المأسارى في واقعها وتبحث عن النسان بالانغماس في الجنس ، ونفس السلوك نملكة الأمريكية انها تعرد الي وطنها كي تنخرط في كل المهم من خراء ، اما هر روبير فيذهب الي فيتنام ايفوم بأخطر تحقيق تليفزيوني ووسط مشاهد عالمهم من خراء ، اما هر روبير فيذهب الي فيتنام ايفوم بأخطر تحقيق تليفزيوني ووسط مشاهد الاستمار الي وحش اكثر صنراوة من الاستمار الي وحش اكثر صنراوة من الاستمار التي كانت نفتك بالإنسان البدائي ، وسط الدماء والأيدي والسيقان المبتورة والتأولهات



ايف مونتان وكانديس بيرجن في فيلم الحياة للحياة اخراج كلود لولوش

والصراخ الذي يحاصره في كل مكان وسط هذا الجحيم الحديث يكتشف انه ينتمي الي عالمنا المعاصر ، وانه لو هرب مله يعطي للرحوش فرصة اكبر ليغرس أنيابه في ضحاياه وانه لو انخذ منه موقفا فسيحرر إنسان البوم ويتحرر هو معه .

وواضح أن فيلم (الحياة من اجل الحياة) يعتبر بالقياس لفيلم (رجل وامرأة) خطرة نحو ربط مصير الفارد بمصير العالم ولا يفهم من ذلك أن لولوش قد بدأ يدين موقف الإنسان الذي يري الحياة رجلا وامرأة فحسب ، فإن هذا ما اقصده ، بل علي المكن ، أن الحياة باعتبارها رجلا وامرأة هي أسمي درجات الحياة ، لكن أين هي ؟ أنها لا تتحقق ولا تصل الي كامل ازدهارها الا في عالم يتحرر من الاستغلال ومن الرحوش فالفيلم الحالي يعتبر توسيعا للنظرة الأولى وليس ادائة لها . وهذا ما يكسبه طابعا معاصرا أصيلا .

لأندا ، بالفعل ، نعيش في عالم يتسم بمعارضته لكل ما فى النفس الإنسانية من رغبات حقيقية . فمن يحاول هدم النظم الاستغلالية في بلده لا يجد الرقت الكافى ليعيش ، ومن يهرب من مشاكل عالمنا الحالي في أوريا أو أمريكا باحثا عن ملاذ في في الحياة اللذيذة ، فى الجنس وفى السهر علي انفام الجاز ، يجد نفسه ، فى اليوم التالى ، وقد فقد مقومات الإنسانية وانكمشت افطاره كفرد ، واصبح كآلة لا تتحرك الإوسط الصحف وبالمسكات .

وعلي الرغم من النزام لولوش بأهم قضايانا المعاصرة ، الا أن سيطرة الموضوع قد أبعدته الي حد ما عن روح البحث والتجريب التي تعيز بها فيلم (رجل وامرأة) فغى هذا الفيلم الأخير ، لم يكن التعارض بين اخيتين لونيتين كافيا وحده لخلق إحساس بالانفصال بين عالم روبير الخاص وبين مجموع الأحداث الجارية ، بل كان يجب أيجاد إيقاع الصورة يعبر بالبطء تارة ، من تراكم الوقائع أخري عن اللحظات العابرة التي يتحرر فيها روبير بشكل يبعث السأم في نفس روبير وبالسرعة تارة من مأسانه. فعذلا طوال الفيام ، ننتقل من كادر ثابت ، الي كادر ثابت ، لا فارق بين زمن يتابع علي وتيرة واحده وبين زمن يحسة روبير صاخباً وبدلا أن يعمق لولوش شعورنا بعدم الاكتراث في المكان ، نجده يهمل الإيقاع هذا ولا يهتم به الافي مشاهد ثانوية : كما في مشهد الملاكمة ، حيث نتابع اللقطات وقد فقدت الصورة خلفيتها ، ولم يعد أمامنا سوي أيد تتلاكم بينما إيقاع الممرو في صعود مستمر (كريشندو) كي يشير التي ارتداد الإنسان التي مستوي القتال ، وحتي لو مزج لولوش بين هذا المشهد ومشهد القتال في أي بلد آخر عن طريق اللقطات التي تعبر عن تحول أراضي آسيا بدورها الي ساحة للملاكمة ، فلا اعتقد أن هذا كله قد استمد ايقاعه من علاقته بالخط الرئيسي للفيلم : اعني موقف عدم

الاكتراث الذي اتخذة روبير في البداية .

الجانب الايقاعي هو ما يجعل ( المياة من الجل المياة ) أقل من مستواه التكنيكي من (رجل وامرأة ) فأين هي موسيقية المسور ، النابعة من تلاحق ايقاعاتها الناخلية سواء في تتابع السيارة وتحولها الي بقع لونية وسط الكشافات تلك التي عبرت تماما عن الانتفاع في رجل وامرأة استخدم التمارض بين مشاهد تقدم علي القطع واقد كشف لولوش في هذا الفيلم عن امكانية المتوالي ابتداء من لقطات سكونية بسيطة ( كالانتقال من وجه ، إلي السيارة ، الي بداية شارع ، الي بار ، الي وجوه من البار الخ) وبين مشاهد تقوم علي المزانسين المركب ، كمشهد شجار روبير مع الأمريكية عندما طاربته وهو مع زوجته في امستربام . ففي هذا المشهد ، بدأت الكاميرا تحصر روبير وكانديس وهي تتحق به لدي دخوله أمام الباب ، ثم تركز علي تقطيبة ، وتدور الكاميرا في حركة بانورامية تمسح الحائط، وتكفف عن بعض مناظر امستردام الخارجية وتعود إلي الاثنين فنجدهما وهما يتشاجران ، ثم تقوم الكاميرا بحركة بانورامية نقشاهد مرحلة جديده من بحركة بانورامية نقشاهد مرحلة جديده من

عراكهما ، وهكذا تتوالي حركات الكاميرا الدائرية ، حتى تستقر أخيرا على العاشقين وقد تلاصفاً . ومثل هذه العلول التكنيكية تساعده بحركة واحدة علي إشاعة أيفاع غنائي للمشهد كما أنها ، من حيث ما تصنيفة الي خط الدراما الأصلى ، توقع زمنا غنيا بالانفعال تبيشة شخصية الغيلم . ولو جعل لولوش بناء الغيلم قائما على هذا التعارض بين مشاهد مونتاجية (سكونية مجزأه ) وبين مشاهد ديداميكية ( لقطات دائرية طويلة ومركبة ) لكان قد وصل بغيلمه إلى أقصى درجات الإشباع ، الا أن الغيلم ، في مجموعة بين الشاشة كوهم ( مشاهد ساحرة وجاذبية الاستعراض السينمائي ) وبين الراقع كما يعيشة مستوي بين الشاشة كوهم ( مشاهد ساحرة وجاذبية الاستعراض السينمائي ) وبين الراقع كما يعيشة مستوي مكونات الدراما الغربية ، وبالبحث ، وراء العالم اليوم ، ثم يرفع الأحداث السياسية الي كل هذا عن نغمة صورة ترسع أبعاد الواقع ، ولا تزينة أبدا ، ولا تخون السينما نفسها كلفة تخاطب سمعية بصرية ، بكل

مجلة المسرح والسيئما فيرايد ١٩٦٨

الفصل الثالث الموجة الجديدة الفرنسية

# 1 - ألكسندراستروك بانداطوجة الجديدة

مجلةٰ المسرح والسينماٰ يناير ١٩٦٨

فى العدد الصادر بتاريخ ١٣ مارس ١٩٤٨ نشرت مجلة الشاشة الفرنسية مقالاً غريباً بعنوان الكاميرا قلم بتوقيع شاب في الخامسة والعشرين من عمره ، اسمه ألكسندر استر،ك.

وكان المقال يحمل دعوة جريئة إلى تحطيم النظم السائدة فى الإنتاج السينمائى، والعودة بالفيلم إلى أصعرله الطبيعية ، باعتباره ، كالقصيدة ، وكالقطعة الموسيقية، وكالرواية، عملاً فنياً من إبداع مؤلف واحد.

كان أستروك يقول:

إن السيدما تتحول تدريجياً إلي لغة ، وعندما أقول لغة ، فإندى أعنى بذلك شكلاً فيداً يستطيع به الفنان ومن خلاله وحده أن يعبر عن أفكاره ، حتي لو كانت أفكاراً تجريدية ، فيهذه اللغة يستطيع أن يترجم عن وساوسه ، وعن الأفكار المسيطرة عليه ، تماماً كما يفعل الكانب عندما يكتب مقالاً ، وكما يفعل الروائي عندما يؤلف رواية .

ولقد أثار المقال عاصفة شديدة . فالسينمائيون المحترفون ، وقد رأوا في هذه الدعوة عملية إلغاء شامل لرجودهم ، أكدوا استحالة نحول المخرج إلي مؤلف كامل للفيلم، واتهموا استروك بالشعوذة والحذلقة والإدعاء . أما المثقفون ، وخاصة هواة السينما ، فقد أعادوا قراءة المقال عدة مرات ، ثم عقدوا الكثير من الندوات لمذاقشته ، لأن فكرة استروك كان خطيرة حقاً : فلو صح تطبيقها عملياً، لأصبحت

السينما، بحق ، هي أرقى الأشكال الفنية التي عرفها الإنسان.

وكان استروك يدعو إلى اتخاذ موقف ازاء العمل السينمائي ككل . فهو يري ، علي عكس ما يؤكده جميع السينمائيين ، أن السينما ليست عملاً جماعياً. وإذا كنا ، في الاعمال الادبية مثلا لا ندخل في اعتبارنا جهود عمال الطباعة والناشرين ومصممي الأغلقة ، فلماذا لا ننظر إلى المخرج بنفس النظرة التى نلقيها على الروائى؟ إن السينما ليست طريقة معبنة لتنفيذ نص مكترب، ولا تتحصر مهمة المخرج فى عمل حرفى محدود ، هو تصوير الأماكن والديكررات التى يصفها السيناريو، وإذا كان هناك عدد مائل من المخرجين يمارسون العمل السينمائى على هذا النحو، فهذا وحده يفسر حالة التخلف الذى وصلت إليها السينما. فالأفلام قد أصبحت حكايات تسرد بوسائل ميكانيكية ومبتذلة . ولكى تصبح السينما فذا كاملاً، لابد للسينمائى من أن يبدأ عملية الخاق الفنى من البداية: فيهو وحده الذى يفكر فى موضوعه ، لأن منا نراه على الشاشة يمثل رؤيا فنان، فكيف يطلب المخرج من الآخرين، من السينمائى السيناريست أو من صاحب الفكرة السينمائية ، أن يري الواقع ويفسره نيابة عنه ؟! فى يد السينمائى وسيلة تمبير وحيدة هى الكاميرا . إنه يحملها كما يحمل الروائى قلمه . وكما يبدأ الروائى بتخطيط بصنع صفحات من روايته ، ثم يعرد إلى تأمل موضوعه ومراجعته ، وبعد ذلك يتابع الكتابة ، فإن السينمائى وستفاء أن يغمل نفس الشي .

### ويوضح استروك وجهة نظره قائلاً:

إننى أسمى عصر السينما الجديد هذا بعصر الكاميرا كقلم دلهذا العفهوم معني محدد نماماً، فهو يعلى أن السينما تنتزع نفسها تعاماً من سطوة وطغيان مما هو بصرى، من مبدأ الصورة من أجل الصبورة، كما أنفها تتحرر من الحدوثة، المباشرة، ومن المحسوس، كى تصبيح وسيلة كتابة طبيعية ودقيقة، كاللغة تعاماً، وعندنذ أن تجد أي مجال من مجالات التعبير موصداً أمام السينمائي، إن أكثر التأملات تجرداً، وأى رجهة نظر، وأى أفكار عن الإنتاج البشرى، أو عن عام النفس، أو المينافيزيقا، وأى حركة من الحركات الفكرية سوف تصبح كلها مصادر الإبداع السينمائي، بعبارة أوضح ، أننى أرى أن هذه الحركات الفكرية وهذه الرؤي الشاملة قد وصلت اليوم إلي مرحلة لا يمكنها فيها أن تجد تعبيرها الكامل إلا في السينمائي، بعبارة أوضح ، أننى أرى أن

لو كان ديكارت حياً لكتب روايات، واستسمح نادو عنراً ، فمن اليوم سيجد ديكارت أنه مضطر إلى أن يحبس نفسه فى حجرة ، ومعه كاميرا ١٦ ملليمتراً، وفيلم خام، ثم يخرج المقال عن المنهج. لأن مقاله عن المنهج لا يجد اليوم وسيلة تعبير أقوي من السينما . إن كل فيلم ، لأنه أولاً فيلم فى حالة حركة ، أى تتابع فى زمن وانتقال من فكرة إلى فكرة ، يصبح اليوم قصنية منطقية . إنه ديالكتيك.

وكان طبيعياً أن يصطدم طموح هذا الشاب بجدار أصم خلقته عشرات السنين من تقاليد العمل السيدمائي . ففي ذلك الوقت ، كان العرف السائد يقى بأن يمر الفيام بعدة مراحل قبل أن يظهر علي الشاشة:

أولاً ينفى كتابه ملخص لفكرة الفيلم ، أعنى سينوبسيس، ليقدم هذا الملخص للملاج، لأن المتنج بوصفه من كبار رجال الأعمال لا وقت لديه يضيعه فى قراءة سيناريوهات كاملة. ومن بين مثات الملخصات ، يختار المنتج ما يوائم مزاجه ونظرته لذائرة النوزيع ، ويقبول الفكرة ، ينتقل الغيام إلي مرحلة إعدادها فى شكل سينمائى ، يشمل وضعاً للمشاهد ، ويتضمن الحوار الذى سيجري بين الشخصيات. وهذه هى مرحلة السيناريو , وإلى هنا لا يبرز أى دور المخرج: فغالباً ما يختار المنتج مخرجه بعد التعاقد على الفكرة وعلى السيناريو , وعلى المعثلين . إذن أى دور سيلمبه المخرج فى عملية الإبداع الفنى بعد ذلك كله؟ كل ما ترك للمخرج من حرية هو ايجاد الايقاع الدرامى السيناريو ، سواء فى تشكيل الصور (وهى عملية كادراج) أو فى صنع الحركة دلخل الكادر والبحث عن تبض السياق الفيلى بإشاعة هارموني معين بين حركة كل كادر وحركة الكادر التالية بحيث يبدر الفيلم فى حركة واحدة (وهى عملية ميزانسين أو مونتاج أو الاثنين معا) ، والخلاصة أن جانب الإبداع الغنى كان

وعلي هذا كان ثمة انقسام بين المصمون والشكل . فالمصمون يفرض نفسه علي المخرج. من الذارج في أغلب الأحوال ، فسيجئ الشكل الفنى وقد انحرف عنه بشكل متفاوت، نتيجة لتحوله إلي عمل حرفى. ومن هنا طابع الميكانيكية في التعبير الفيلمى: فأجمل الكادرات تبدو منسجمة هندسياً ، لا تلتانياً.

أما دعوة استروك فقد كانت موجهة أساساً لإلغاه هذ الانقسام بين المصنمون والشكل. لأنه إذا بدأت الفكرة في وجدان نفس الإنسان الذي يبحث لها عن شكل فني، فالتعبير يتخذ في هذه الحالة مجراه الطبيعي وكيف يتحقق هذا إذا لم يكن المخرج هو المؤلف الوحيد لغيلمه ؟

ولم يكن في نظرة استروك هذه أى مبالغة ، فهو لم يخترج نظرية غريبة وإنما بالاستدلال والبحث والمشاهدة أوجد مركب العرضوع الذي كانت تبحث عنه السينما منذ نشأتها حتى الآن ، وكلنا يعرف أنه في القترة ما بين ١٩٧٠ و ١٩٧٩ أي قبل لختراع الصوت ، شهدت السينما في فرنسا وفي يعرف أنه في القترة ما بين ١٩٧٠ و ١٩٧٩ أي البلاجة الفزيسية (وعلي رأسها دولوك) وابيل جانس ومارسيل ليربيبه ورنيه كلير) كانت تنادى بأن السينما هي الفن الذي انصهرت فيه الفنون الإيقاعية كلها، كالرقص والموسيقي، والفنون التشكيلية ، كالنحت والتصوير والآداب كالشعر والدراما كي تعطينا في النهاية هذا الفن السابع ، فن قرننا العشرين ، ولم يكن غريباً أن يعرفوا الفيلم بأنه : سيمفونية بصرية وفي ألمانيا كانت المدرسة التمبيرية (وعلي رأسها مورنار وروبرت فينه وبابست وفرينزلانج) تعطينا صورة الراقع ، لا كما يدي في أبعاده الفوتوغرافية، وإنما كما يدعكس في وجدان وشخصيات الفيلم ، مهما كانت روياهم مشوعة أو مصنطرية أو حادة، وإلى شئ قريب من هذا كانت المدرسة المستقبلية في ايطانيا تناصل في سبيل تطوير السينما ، علي أساس أن الفيلم هو الامتداد الطبيعي لفن الرسم: إنها لوحة

الرسام وقد دبت فيها الحركة فجأة ، ولابد من المحافظة علي التكوين الفنى مع استمرار عنصر الحركة . الحديد هذا.

وعلي الرغم من تدفق النظريات التى صاحبت هذه الحركات ، وعلي الرغم من تعدد الأفلام التى جربت فيها هذه الأفكار، فلم يكن هناك رأى عام سينمائى قد تكرن بعد.

وإذا كانت حركة نوادى السينما ، وهى التى بدأت عام 194\* علي يد رائد من رواد الطليعة ، هر درلوك ، فلا يعنى نموها واستمرارها أنها قد وسعت من قاعدة تذرقى الفيلم بوصفه عملاً فنياً فدائماً كانت السينما تعدير نرعاً من الترفيه ، لأن هناك عوامل عديدة تسابقت لبعلها كذلك، ومن أهمها وأقواها بلا شك هو أن الفيلم ، لاختلافه عن الكتاب أو السيمفونية من حيث وسائل النشر ، يحتاج لآلاف الجنبهات ، ومن هنا سيطرة الشركات الاحتكارية علي الإنتاج ، وتوجيه المنتجين لنوعية الأفلام ، فهم الذين بختار ون العوضوع ، والممثلين ، وكل شئ تقريباً .

هذا من ناحية ، ومن ناحية أخري ، حدث مع اختراع الصوت تحول جذرى في الإنتاج السيدمائي ، فقد سيطرت شركات الاسطوانات وعديد من البيوت العالمية والمصارف والشركات الاحتكارية الكبري (كالجنرال الكتريك وباقي مؤسسات مورجان وروكفار بالولايات المتحدة) علي صناعة السينما، لأنها وجدت في اللهلم الناطق وسيلة لخلق نوع جديد من السلع يجمع بين الاستعراض المرئي والصوت المخلى، ولهذا انهارت جميع القيم الغنية والفكرية التي خلقها سينمائيو الطليعة في العشرينات، وتحول الفيلم اليابية والمترينات ومعموعة من الأغاني والرقصات في موضوع مثير. وفي الطرف المقابل ، ظهر اتجاه ليصور المسرحيات كما تدور علي المسرح ، وهو ما يعرف بالمسرح المصور .

ولقد يقال : بديهى أن يحدث هذا فى بداية اختراع الصوت ، أما بعد ذلك فسوف تتحرر السينما من مرحلة رد الفعل المباشر هذه ازاء العهد الصامت! لكن ما حدث هو العكس: فبعد أن تخلصت السينما فى الأربعينات من نزعتى المسرح المصور والفيام الاستعراضى وقعت فيما هو أخطر: نزعة السيناريو

والسيناريو المحكم الصنع هو الذى يقرم علي بناء درامى دقيق دقة تركيب الساعة، فيبدأ بعرض للشخصيات ، ثم يجعلها تختبر نفسها فى عديد من المواقف، وكل موقف ينتهى بقمة ترتر، الهدف منها إيقاء المتفرج فى حالة إثارة مستمرة، ومن خلال هذه الانتقالات، نعرف ، نحن المتفرجين، كيف تتزاحم الأحداث، وكيف تتكانف المسدف وقوى القدر وعناصر الشر فى المجتمع على تحويل مجرى

ومن الطبيعى أن بناه السيناريو علي هذا النحر يؤدى إلي عدة نتائج هامة فى التعبير السينمائى : منها عجز السيناريو عن أن يكشف لذا عن الحياة الداخلية للشخصيات، فبتركيزه علي الحدث الخارجى كمحرك لمصير كل شخصية يرفض التسليم بوجود شخصيات تقف أمام الحدث الواحد لتتأمله وتنفل به ثم تتخذ موقفاً ينبع من ذاتها إزاء الواقم الخارجي، إنه إذن يلني الفاعلية الإنسانية، وبجعل الإنسان

ومن هذه النائج أيضاً وهي متعلقة بالأول أن يعمل السيناريو باستمرار علي عزل الشخصيات عن التحولات الاجتماعية والتاريخية المغروض أنها تطبع كل واحد منا بطابعها ، ولهذا ينكمش نشاط الإنسان في الفيلم ، ويصبح محدوداً بحدود بضع مغامرات فردية ، فالسعى وراء الحديبية ، والمشاكل التي تعترض اثنين يريدان الزواج ، وتقسيم الناس إلى أخيار وإلى أشرار ، وتدخل المفاجآت في حياة

كل شخصية ، كلها تصبح محور الارتكاز الرئيسي في الفيلم.

ظاهرة سابية من ظواهر الطبيعة ، مصيرها ملقى الصدفة.

المحكم الصنع.

حياة الشخصيات تحولاً نهائياً.

وبالتركيز علي المغامرات الغردية وحدها دون وضعها في سياق حركة الواقع الشاملة يتحول الفيلم إلي سيرة ذاتية للشخصيات الذين يصورهم . وعلي هذا ، يصبح بناه الفيلم عبارة عن خط زمنى طولى ، ترتسم عليه مراحل حياة بطل الفيلم، ويصبح هم السيناريست هو حبك خط سير هذا الغط الولمد بحيث يوحي باحتمال صدفه . أما كيف تحدث الأحداث؟ ما هي العملية الكاملة التي يتصهر فيها كان حدث؟ هذا ما لا يقوله أي سيناريو ، لأنه إذا أراد أن يقوله ، فعليه ، في هذه الحالة ، أن يكسر الغط الطولى للزمن ، ويترقف أمام اللحظات التي تتشابك فيها ظروف معنية مع مصير الشخصية، ويتوقف عندا الجوانب المتعددة لكل ظرف وعددئذ لن يكون بناء الدراما قائماً علي هذا الخط الطولى، بل سيصبح الزمن بالعرض: دائريا، إنه تكليف لكل لحظة زمنية: تكليف للأحداث في وجدان الشخصيات وخاق وعي بالدائرة الكاملة التي تقطعها الأحداث في مسارها حتى تتشابك وتتصهر.

وعندما كتب استروك مقاله هذا الشهير ، لم يكن يفكر في أنه سيصبح ، بعد سنوات قليلة الرجل الذي سيحول بناء الدراما السينمائية من بناء طولى، مونوتونى، إلى بناء ذائرى، موايفونى، أي متعدد الأنفام

لكن كيف أمكنه أن يحدث ذلك التحول ؟

الواقع أن حياة ألكسندر استروك لا تختلف كثيراً عن حياة شاب ارستقراطي ، باريسي، يكرس وقته الثقافة ويشبع فصوله لمعرفة الحياة عن طريق واحد، هو الاجتماع بمجموعة من الأصدقاء في ناد أو كباريه . أما ميوله الفنية ، فهي لا تدنس أبدأ بامتهانها وبعرضها على الناشرين، كسلعة . فهو ، إذن ، هاو مترف.

وفى اعتقادى أن هذا هو السبب فى تحول استروك إلى حالة خاصة فى تاريخ السينما لأنه ، وهو رائد أخطر انجاه فى السينما الحديثة ، لم يخرج حتى الآن على مستوى المحترفين سوى أربعة أفلام طويلة ، وفيلمين قصيرين (ولا أذكر تجريفين له بكامير ٢١ ماليمتراً عام ١٩٤٨) .

غير أن ظروف استروك الخاصة تفسر هذه الحالة . فقد ولد في أسرة موسرة . مرفهة ، فأبوه كان يعمل رئيساً لتحرير مجلة ليزانال وكانت سمير الطبقة البورجوازية في ذلك الوقت، كذلك كانت المسحافة بمستواها الارستقراطي هي مهنة الأم : فهي رئيسة تحرير أشهر مجلات الأزياء حتى وقتنا هذا ، وأعنى بها (جاردان ديمور).

وتتخلص نشأته في بضعة معالم طريق محدود: فهو قد ولد بباريس عام ١٩٣٣ ودرس بليسيه سان جبرمان انليه، وبغضل روح النظام والدقة التي اكتسبها من والدته، فهي من أصل ألماني، استطاع في سن الحادية والعشرين أن يحصل علي ليسانس في الآداب، ثم يحصل بعد ذلك علي ليسانس في الحقة،

وعندما تخرج ، لم يرغب في الالتحاق بأى وظيفة رسمية . كان يريد أن يكرس وقته كله للدراسة ، خاصة وأنه نشر وهو دون العشرين، بحوثاً لفت الأنظار إليه، عن الدراما الفرنسية وعن

144

انتهاهات الإخراج المسرحى المعاصر، ساعدته الكاتبة ايلسا تريوايه (زوجة الشاعر اراجون) علي نشرها بمجلة (كونفلارن) التى ولدت أثناء المقاومة ، وبعد ذلك بدأ يساهم ، ولكن بطريقة غير منتظمة ، في المحلات الشهرية الكبرى في ذلك الوقت ، مثل اسيرى ولانيف.

ومع أنها مقالات أحدثت صدي كبيراً في الوسط المسرحي ، لأن أغلبها كان تطبيقات المذهب الرجردي في القلسفة علي مفهوم الشخصية المسرحية، إلا أنه لم يعتبرها غاية نشاطه. كانت بالنسبة له محد د ماقف فكد بة، رديد فعل أزام قرارات ، إذاء ظباهر دراها حيله ، ولس، أكث .

أما طموحه الحقيقي ، فهو أن يصبح روائياً . لكن : أى نوع من الزوايات يكتبها؟ من قبل ظهرت ثلاث روايات في الأدب الفرنسي جعلت كل ما كتبه روائيو فرنسا حتي ذلك الوقت ينتمى إلي الماضى السحيق : إنها الأمل لأندر به مالز و الغريب لألبير كام و الغفان لجان بول سار تر .

ولقد أراد استروك أن يكتب الرابعة . وفي محاولة بحثه عن تكنيك جديد اكتشف تكنيكاً آخر سرعان ما حوَّل حياته تحولاً حاسماً: ففي يوم قرأ لجان بول سارتر مقالاً عن دوس باسوس حال فيه كيف أن الروائي الأمريكي المعاصر بعتمد علي وصف قريب عن أسلوب الكاميرا في تقديم حركة الحياة اليومية ، فلا يوجد لديه تفسيرات للأحداث ، وإنما يوجد منطق داخلي يربط ما يحدث وينسجه في شكل فني معين.

#### لكن : ما هو حقاً أسلوب الكاميرا هذا ؟

وفجأة ، انتبه استروك بطاقته كلها ليعرف خصائص هذا الأسلوب ، فقرأ ما كتبه أصحاب نظرية الفيلم ، وأقبل علي مشاهدة الأفلام بشغف كبير ، وذات يوم وجد انه خرج من دراسته لهذا الفن الجديد بأفكار لم نقلنا أحد من قبل ، وعليه أن ينشرها . ومن أهم هذه الأنكار اكتشافه لأسلوبين في التعبير السينمائي ، أحدهما ، وهو التقليدي ، يتجه بالغيلم إلي الناحية الإخبارية ، فيواسطة تقطيع فنى (ديكوباج) مدرسى تماماً، يتعلمه المخرجون كما يتعلم أي صبى الحرفة من معلمه، ويقوم علي ضرورة السرد التدريجي ابتداء من اللقطات العامة حتي المترسطة. ثم المكبرة، وبعد ذلك ينتهى المشهد ليبدأ المشهد التالى بنفس الطريقة، أقول بواسطة هذا الديكوباج الميكانيكي، ثم بالاعتماد أساساً علي وصل جزيئات مبتورة من الواقع عن طريق المونتاج، يتحول الفيلم إلي وسيلة إخبارنا بالسير الخاصة بشخصيات تبدر طوال العرض كأنها تنتظر ولا تواجه واقعها أبدأ، وعندما يحدث وتريد أي شخصية أن تعبر عن انفعالانها، فنحن نري هذه الانفعالات وهي تتجمع داخلياً ثم تتكشف في مظهر سلوكي إنساني ، وإنما كل ما يحدث هو أن الشخصية تخبرنا بأنها منغطة ، فالحوار هو أداة الشخصيات للتعبير ، لا الكاميرا.

وكانت الأفلام القائمة علي السيناريوهات المحكمة الصنع ،) بعض أفلام كارنيه وبعض أفلام داكان ، وكل أفلام دوفيقييه وأوثان لارا) ، باختصار أفلام المدرسة الفرنسية في فترة ما بعد الحرب حتى ظهور الموجة المحديدة (ابتداءً من ١٩٥٩) تعتمد على الكاميرا للأخبار بالموضوع، وتترك مهمة التعبير عنه للمطل والسيناريست.

#### كيف يحدث العكس ؟ كيف لا تقوم الكاميرا بدورها الحقيقي وتصبح أداة تعيير؟

لقد وجد ، كما أشرت ، أن السيدما كانت موشكة علي أن تصبح فناً مستقلاً في العشرينات، ووجد أيضاً ما هزه تماماً:

وجد أن مخرجين من المعاصرين له ، أحدهما فرنسي ، وهو جان رينوار، والثاني أمريكي هو أورسون ويلز، قد أحدثا انقلاباً في التعبير السينمائي ، فهما لا يعتمدان علي المونتاج، وإنما يركزان علي نجزئة الحركة أثناء التصوير، بحيث تحتصن الكاميرا في لقطة واحدة عدة مسئويات مكانية، وبالتدرج داخلها، وبوضع الشخصية في علاقة درامية في المكان، يتولد نوع من الشاعرية لم تعرفه السيلما، وينفى هذه القدرة علي تكثيف المكان كان رنوار وويلز يكثفان الزمن: إن الواقع الذي علي الشاشة ، هو واقعنا اليومى ، غير أن الأزمنة القوية فيه لا تشكل وحدها الحركة الدرامية ، وإنما تتخلل أزمنة ضعيفة ، عادية ، لا دراما فيها، كنزهة في حقل في يوم عطلة ، أو كإنسان يسير في الطريق ، وهي أحداث كانت تعتبر يومية ولا تصلح موضوعاً للسينما ، فإذا برنوار وويلز يكشفان عن أنها طريقتنا في ممارسة الرجود وأن وجودنا مجرد نسيج من هذه الوقائع اليومية.

وتكنيكاً ، كيف يحدث ذلك ؟ كان علي استروك أن يعيد دراسة لهذه الوسائل الجديدة ، لكنه ، حتى الآن ، لم يكن قد كون فكرة موضوعية كاملة عن العمل وراء الكاميرا. إنه لم يضطر إلي ذلك إلا بعد أن شرع يكتب عن السينما، وينشر في المجلات والصحف المتخصصة ، وكانت في ذلك الوقت الشائلة الفرنسية وسيني دايجست ولاجازيت ديسينما. ولم يكن استروك قد تحول نهائياً عن طموحه كروائي . والأحرى أن نقول أنه نظر إلى السينما بعين روائي ، وما اهتمامه بأسلوب وبلز أو بأسلوب رنوار إلا لاقترابهما من تكنيك الرواية الحديثة . وبمقارنته المستمرة بين السينما والرواية ، انتهى استروك إلى حقائق أولية ، هي أساس اتجاهه الحالم. .

ومن أهم هذه الحقائق هو وجود لغة مشتركة بين الفنيين . فبينما ينسج الروائي فقرته من جمل أدبية ، ينسج السينمائي مشهده من لقطات ، فالجملة تعادل اللقطة، والفقرة تعادل المشهد . لكن لا الجملة ولا اللقطة لها تكنيك خاص ، فالمسألة مسألة صياغة للكل ، مسألة هارموني معين في توزيع ما بريد أن يعرضه الروائي أو السينمائي بحيث بركز على تفاصيل معينة ، ويعزل الأخرى ، ثم يعود فيظهر ما أخفاه . وعلى هذا الاعتبار ، تعتبر أضعف رواية هي تلك التي تعتمد على الزخرفة اللفظية ، فإذا طبقنا نفس المبدأ على السينما ، تكثف لنا إلى أي حد تعتبر المدرسة الفرنسية في ذلك الوقت مدرسة شكلية خالصة ، فهي تنشد تكوين اللقطات في حد ذاته ، أي أن الكادراج فيها ليس جزيئات ميز انسين له بنيته العضوية .إنها أقرب إلى صور فوتوغرافية جميلة ، تبدو فيها الشخصيات في يوزات رائعة ، ومع ذلك فهي تفتقر إلى نبض السينما الحقيقي: إلى الاستطراد التلقائي للحركة .

يقع في نفس الوقت الذي وقعت فيه المدرسة الإخبارية . وكان لديه ما يبرر عدم اقترابه الكامل من المشكلة ، فقد واجه السينما كناقد ، وإدخر طاقته لمستقبله الروائي . وكان قد نشر بالفعل روابة أولى (وأخيرة!) هي الإجازات ١٩٤٥ نشرتها له نفس الدار التي تنشر أعمال استاذه سارتر ، ولا يحبنا في

وفي البداية ، ظن استروك إن الاستطراد التلقائي للحركة يعني تطويرها من حيث الرد ، وكاد

كثير أن نشير إلى هذه الرواية إلا من حيث أنها تكشف عن حالة وجودية . وعندما نقول حالة وجودية،

الطبيعة الإنسانية أو النفس تحمل خصائص داخلية لاصقة بهذا الفرد بالذات، فيشرحونها ويخرجون محتوياتها، وهم يقولون: هذا هو حال الإنسان ، أما الرواية الوجودية ، فتضع هذه الحالة في صيغة سؤال. لماذا يكون وضعنا هكذا ؟ إنها إذن تتناول الإنسان وهو في حالة علاقة مع واقعه ، قد بر فضه ،

فاننا نعني أن مؤلفها لا يحلل سلوك شخصياته تحليلاً ميكانيكياً، كما يفعل علماء النفس عندما بظنون

وقد بقبله، لكن كيف يتم ذلك ، تلك هي القضية. ومادام استروك قد وصل إلى هذا المستوى في الرواية ، فبديهي أنه ، وهو يتحول إلى السينما، سيرتكز في نظرته على هذا المعيار . ولعل هذا هو سر إعجابه بويلز، غير أن هذا الإعجاب لم يصل إلى

مستوى الإدراك للوسيلة التكنيكية التي استخدمها ويلز عن طريق الدراسة ، بل بالاحتكاك بشخصية لعبت دوراً ربما يفوق دور استروك في ظهور الموجة الجديدة ، إنه الناقد أندريه بازان .

كان بازان في الفترة ما بين ١٩٤٥ ، ١٩٥١ ، ناقداً سينمائياً عرف بنظرته الجديدة السينما ، وإذا كان يواصل الكتابة عن الأفلام في الصحف ، فقد كان تطلع إلى مجلة متخصصة ينشر فيها بحرثه ودراساته . وفي عام ١٩٤٧ تقريباً ، بدأت دار جاليمار تفكر في إصدار مجلة للثقافة السينمائية ، فعهدت إلى بازان بتجرية أولى في هذا المجال ، وتتلخص التجرية في أن تصدر كراسات غير دورية تضم بحوثاً وانطباعات من المدارس السينمائية المختلفة عن الأفلام الجديدة . وكان يشرف على المشروع ناقد آخر له شهرته ، وهو جان جورج أوريول وتحت اسم كراسات السينما صدرت ستة أعداد ثم أوقفت

غير أن المجموعة من النقاد الذين التفوا حول بازان وأوريول استطاعوا أن يجمعوا مبلغاً من المال من مدخراتهم ومن مضاعفة نشاطهم ، كي يواصلوا نفس المشروع . وفي العام التالي ، صدرت مجلة

جاليمار إصدارها للخسائر الهائلة التي تكبدتها .

السيدما ولما كانت المجلة في حاجة إلي أقلام داعية ، قد أخذ بازان يتصل بكل من بهتمرن بالنقد و الكتابة السينمائية ، وكان طبيعياً أن يبحث عن استروك ، وبلقائهما ترطدت جبهة السينما الجديدة .

وكان بازان هر أيضاً من أكثر المعجبين باورسون ويلز ، وبعديد من رواد المدرسة الأمريكية المدينة ، أمثال هوكس وراى ، كما كان من أهم شراح الواقعية الجديدة الإيطالية . ومع بازان ، بدأ استروك يفهم السينما الجديدة من الداخل . لا من وجهة نظر المتفرج ، بل بتحليل عملية الإخراج . وفي هذه المرحلة ، اكتشف أهم دعامة للسينما الجديدة : أعنى الميزانسين . وهو ما نحصل عليه بالتحكم في وسائل التنفيذ ، في استخدام تعبيرى للمدسات وفي دراسات علمية للمجال الهندسي الذي تتم فيه الكاميرا دررتها . وخرج معه كل ذلك بما يخلق الفارق الجوهري بين السينما الجديدة ، وعلى رأسها

فعلى سبيل المثال ، أظهر لنا جان ربوار ، في رجل الشمال ، مشهداً حار سينمائيون كثيرون في

إدراك وسيلة تنفيذه ، نري فيه في مقدمة المشهد عربة ، تجلس فيها سيدة تنهيأ للرحيل مع زرجها ، فينزكها الزوج ليجئ بشئ ما من البيت، وفي نفس المشهد نري بوابة البيت ، ثم نستطيع أن نفهم ، من حديث لا نسمعه ، يدور بين الزوج وبين سيدة أخري، ما يدور في خلفية المشهد. إذن ، في لقطة واحدة أمكن للمخرج أن يربط بين ما نراه في المقدمة وما نراه في الخلفية، صانعاً بذلك وحدة كاملة بين شخصيات لا يجمعها الموقف ، وإنما تربطها ظروف واحدة . ونفس الشئ حدث في فيلم (المواطن كين لدياز) : فبينما يتحدث الأب والأم عن مصير البهما ، نلمح من نافذة نفس الغرفة ، ودون مونتاج ، بل لديل أن تغيير في اللقطة ، نلمح السبي كين وهو يلعب في الثلج ، وقبل ذلك ، كان المونتاج هو وحده درن أي تغيير في اللقطة ، نلمح النسات الشع ، وقبل ذلك ، كان المونتاج هو وحده درن أي تغيير في اللقطة ، نلمح النسات المناتاج هو وحده

الذي يعطينا هذه الرابطة إلا أنه مضطر ، بحكم تجزئة المشهد إلى لقطات ، أن يفلطح الزمن ، ويحوله

ويلز ، وإلى حد ما روبرتو روسياليني : إنه ما يسمى بعمق المجال .

أن عدسة الكاميرا لا تصل إلي وضوح كاف إذا تخطينا مقدمة الكادر . وهذا هر السر في توزيع أوضاع الممثلين في خط أفقى بالعرض ، أمام عدسة الكاميرا ، وهو وضع أقرب إلي المسرح . أما التكنيك الهديد ، وهو يعتمد علي عدسات ذات زوايا عريضة ، فإنه يسمح لنا بأن نري ما في مؤخرة أي مشهد بنفس درجة وضوح ما في مقدمته ، ويذلك يمكن ربط أحداث منفسلة في لقطة واحدة ، طالما أنها تنور علي أرضية مشتركة ، كما يستتبع ذلك سهولة الحصول علي عمق للميزانسين، إذ ستتاح للمطاين حرية الحركة من بعيد جداً إلى المقدمة . فالميزانسين يصبح بالطول ، عمودياً على محور العدسة .

إن فهم هذه الوظيفة الجديدة للميزانسين يدفع استروك إلي تمديل عديد من أفكاره، كما أنه كان الباحث الدقيقي التحوله إلي الإخراج . ولهذا بدأ يجرب نفسه ، فدعي بعض أصدقائه من الممثلين ، وعرض عليهم أن يشتركوا معه في تجربة تستغرق نصف ساعة ، كانت تطبيقاً لأفكاره في تلك المرحلة . إنه فيلمه الأول جيئة وذهاباً الذي ساعدته فيه الممثلة المشهورة سليفيا باتان ، بتطوعها للقيام بالدور الأول. ولكن كان الغيلم قد نفذ بكاميرا ١٦ ملليمتراً، فلم يتجارز إشارة دائرة العروض الخاصة . وفي عام ١٩٤٩ يساهم استروك في أهم حدث سينمائي في فترة ما بعد الحرب ، ألا وهر إنشاء نادى (العدسة ٤٩) وهو نائر الثقافة السينمائية ، يدعو السينمائيين والنقاد والأدباء إلي تقديم الأفلام الجديدة ذات الانجاه ، ويشارك الجمهور في مناقشة تعقب عرض الغيام ، وبهذا النادى يرجع الفضل في إقامة مهرجوان الأفلام الملعونة أر المحرمة ، وهي تلك الأفلام التي لم تلق نجاحاً تجارياً ، رغم أن أساليبها أثبتت تحررها من السينما التقيدية وإصافاتها إلي الفن السابع ، وبعد ذلك بعامين ، يشارك استروك في ثانى حدث هام في تاريخ الثقافة السينمائية في فرنسا بعد الحرب، ألا وهر إنشاء مجلة ممول ، حتي عثروا علي ثرى يحب السينما ويستطيع أن يضحى في سبيلها ، وفي فيراير (١٩٥ مدر مدا الأمان العبد الأول من كراسات السينما ، وكانت إدارتها عبارة عن مكتب صغير ، بالشائزليزيه ، حجرتان تزدحمان دائماً بثبان أغلبهم قد تجاوز المشرين بقليل من ببيهم هذه الأسماء: كلود شابرول ، جان لوك جودار ، فرانسوا تروف ، جاك ريفيت ، اريك رومر ، ولم تكن المجلة قادرة علي أن تدفع أجوراً ، لكنها كانت تعطيهم الحرية الكافية في التعبير عن رأيهم .

وفى فقرة وجيزة فرصنت (كراسات السينما) أفكارها الجديدة لا علي فرنسا وحدها، بل علي العالم كله . فكل سينمائى وكل محب السينما يزور باريس يبدأ زيارته بسؤال معارفه: هل يمكن أن يدلنى أحدكم على مكتب الكابيه بالشانزليزيه ؟ أريد أن أري أندريه بازان رئيس تحريرها أو فالكروز أو استروك!.

وقد ساهم استروك بكل قواه كى تنجح كراسات السينما . وفى السنوات الأولى ، تبلورت أفكاره بحيث أصبحت تلح عليه فى تطبيقها . كان يريد أن يقف وراء الكاميرا ليجر بها كما يجر القلم . لكن كيف ؟. إن شركات الإنتاج تصور إنتاج الفيلم كأنه عملية بناء عمارة ، بحتاج الملايين الفرنكات ، فمن

أين يجئ بها؟

ولم يكن وحده الذى يريد أن يتحول إلي الإخراج ، فكل الأسماء التي ذكرتها ، ثم الشبان الذين أخذرا يشقوا طريقهم كنفاد علي صفحات الكابيه بعد ذلك ، كانوا يريدون أن يحققوا مفهوم : الكاميرا قد.

وتحت هذا المفهوم ، تكون خط قيادى للسينما ، يتلخص فى ضرورة تعرير السينما الفرنسية من نزعاتها الشكلية (الكادر من أجل الكادر) ومن نزعاتها الأدبية (الاعتماد على الحوار للإفصاء بدلالة العرقف) ومن البلاتو، (استخدام منهج الواقعية الجديدة وخاصة تجارب روبرتو روسياليني) .

والمدهش ، هر أن دعوة الكاييه قد بدأت تحدث أثرها في نفوس الجيل الجديد من المنتجين . فقد ظهر عدد من المنتجين الشبان ، نراودهم فكرة جنونية : لماذا لا ينتجرن أفلاماً ذات ميزانية صغيرة ، أفلاماً لا تدفع الآلاف للنجوم ، بل تعتمد علي قرة التعبير ، وعلي قدرة الموضوع علي لمس مشاكل الإنسان المعاصر؟ . ومن الناحية التجارية البحتة ، رأى بعضهم أنه إذا دفع في أربعة أن خمسة أفلام ما يدفعه لإنتاج فيلم واحد بالأساليب التقليدية ، فعما لا شك فيه (مع انتشار أفكار محرري كراسات السينما وتأييد الجمهور المثقف لها) إن فيلماً أو فيلمين منها سيلقي نجاحاً ساحقاً ، فإذا تكررت هذه العملية ، سيجي الوقت الذي يصنح في حوزة المنتج عشرة أفلام تصنرب رقماً قياسياً ونظل في دورة التوزيع . وفي عام ١٩٥٧ وقع استروك مع أرجوس فيلم أول عقد له كمخرج . وكان المشروع عبارة عن فيلم قصير ، يعده استروك عن القصة ألأولي في مجموعة المتشيطتين ككاتب من كتاب القصص البورليسية وقصص الجرائم المشيرة ، هو باربى دوبريبي . وفي هذه القصة القصيرة تدور الأحداث بصمير المتكلم ، فقمة قاتل يعترف: أنه يحدثنا عن نشأته كصابط ، وعن حرمانه وهو صغير، وما ترسب في نفسه من شعور بالمزلة ، فما من أحد يستجيب له أو يمنحه لمسة حنان ، وعندما كبر ، وجد في حياة الجندية ما يعوضه عما عاني منه، فهو ، علي الأقل ، يستطيع أن يسيطر علي الآخرين في حياة الجندية ما يعوضه عما عاني منه، فهو ، علي الأقل ، يستطيع أن يسيطر علي الآخرين ويستطيع عليهم . ونشاء الظروف أن ينقل إلي الريف ، حيث يتعرف علي أسرة سرعان ما أصبح صديقاً لكل أفرادها ، وأصبح يعامل كفرد منهم ، وفي أحضان هذه الأسرة بدأت نفسيته تغير : لقد كان قاسياً إلى نفسه : لقد حرف الحب، عرفه مذأ أن التقي بجيلبرتين، الابنة الكبري في هذا البيت الريفي ، ومن ساعتها وهو يريد أن يحوطها بحنانه ، وبكل ما يملك ، ومع ذلك كانت نفسيته من التحقيد بحيث بدا ساعتها وهو يريد أن يحوطها بحنانه ، وبكل ما يملك ، ومع ذلك كانت نفسيته من التحقيد بحيث بدا سكي بمتكها بشكل مرضى، فهو يريد لو ظل يطوقها إلى الأبد لو ظلت علي صدره مدي بحدب، بل كي يمتكها بشكل مرضى، فهو يريد لو ظل يطوقها إلى الأبد لو ظلت علي صدره مدي الدياة . وبجئ يوم تفور مشاعره المركبة المبهمة هذه ، وتطفر علي السطح في شكل رغبة مجنونة في أن يقتل الفتاة ويدفيها في مكان لا يعرفه سواه ، كي يمتلكها بشكل قاطع .

إنها حالة مركبة من حالات الشيزوفيرينيا ، ونلاحظ أن كاتب القصة الأصلية لم يعرض البواعث النفسية للجريمة ، وإنما ظل اهتمامه منصباً على الأحداث المثيرة ، ولا ندرى لماذا اختار استروك هذه القصة كى يبدأ بها أول عمل سينمائى له ، ربما أراد أن يطور حالة الحصار التى وجد فيها المنباط نفسه وبذلك يعطينا أسلوياً معيناً لممارسة الوجود ، وربما عندما النيحت له فرصة الإخراج كسينمائى محترف لم يجد الوقت الكافى ليعد موضوعاً يواثم مفهرمه السينما ودعوته إلى اعتبار

الإخراج عملية تأليف قائمة بذاتها . وأياً كان الأمر ، فما يحدينا من هذه النقطة هو أن نعرف إذا كان استروك قد أضاف جديداً إلى لغة السينما وإلى أي مدى استطاع، في هذا الغيلم ، أن يطبق أفكاره .

والواقع أن العنوان الذى اختاره استروك لهذه القصة ، بعد إحدادها للسينما ، يفسر إلي حد ما موقفه إزاء عملية التعبير السينمائي . فالفيلم يسمي : (الستارة القرمزية) وهي ستارة نراها بالفعل علي الشاشة ، نراها وقد أسدلت علي غرفة الصابط ، ونقترب منها (بحركة الكاميرا) ، فلجد هذا الشاب السادي وقد أزاح جانباً من الستارة وراح يطل على الخارج ، وهو يتردد مائة مرة في أن يستمر على

وضعه هذا أو يسدل الستار ويبعد عنا. إن هذا ما نراه بالفعل في اللقطات الافتتاحية للفيلم . فإذا ما تغلغانا في الموضوع ، أدركنا الدلالة العميقة لهذه الستارة ، إنها خط العدود الذي يفصل وجدان الشاب عن العالم الخارجي ، عن الناس حوله

وعن العرف السائد والمواصفات الاجتماعية، وإذا كان قد أزاحها قليلاً، فما ذلك إلا ارغبته. وهي رغبة مستحيلة في الخروج من عزلته .

مسحينه في الحروج من عربته .

وبين الداخل والخارج ، أى أمام الستارة وخلفها ، تتتابع حركة الدراما السيمائية ، بمعني أن
استروك قد وضع الحدث الواحد في مستويين: أنه يتناوله من وجهة النظر الموضوعية ، بتتبع مساره ،
ابتداء من حركة شخصيات القيلم ، وهم يؤدون دورهم كما يفعل الناس في حياتهم العادية . إن المخرج
ينتيعهم باستمرار في حياتهم اليومية ، وهم حول المائدة يتناولون الغذاء ، وهم مجتمعون حول المدفأة، ١٤٢

وهم فى حجرات نرمهم . وإلى هنا ولا يوجد أى تعبير خارق الطبيعة ، فلا أزمة تجتازها الشخصيات كى ينطلق ما هو مكبوت فى نفسها ، ولا لحظة تراجيدية فى حياتهم . إذن كيف يعطينا استروك درامية هذا الواقع؟ إنه يلجأ إلى التعبير بالزمن . فمثلاً عندما نتابع حياة الصابط على وتيرة واحدة بمعني أنه يقوم من نومه فيجد طعام الإفطار ، ثم يخرج ، ثم يعود إلى الغذاء ، وفى اليوم التالى يستيقظ كى يجتمع مع أفراد الأسرة على نفس المائدة التى يراها كل يوم، ثم يخرج ، وعدئذ يعود كى يمارس ما يغطه دائما ، ألا يوجد فى هذا التكرار إحساس بأن ما يمارسه المنابط هو ، بالضبط ، الملل؟ . إن الصنابط لا ينطق أبداً بهذه الكلمة ، فهو فى قرارة نفسه لا يعرف أنه يمارس وجوداً لا معني له ، يمارس عبثاً . لكن تكنيك المخرج ، أى الشكل الفنى الذى يعرض به تتابع هذه الأحداث العادية واليومية ، وهو الذى يغضى إلينا بدلالة هذه الطريقة فى ممارسة الرجود .

وهذا هو المستوي الثانى لتناول الأحداث ، بعبارة أخري ، إن استروك بيداً من حيث يقف أى متفرج يشهد، فى حياته الحقيقية، هذا الصابط السادى الذى انتهى إلى جنون القتل. إلا أنه بعد صباغة

هذه الأحداث العادية بحيث لا تصبح عادية أبداً. فهر ينزع عنها ما اكتسبته من جمود ، ننيجة لعدم وعينا بأن أى حدث فى الحياة إنما يشكل جانباً من مصيرنا، وينسج هذه الوقائع فى سياق بجعلها فى حالة تراكم، يكشف عن طابعها الآلى، أى عن حياة قوامها المال وممارسة المبث . ولهذا تنتهى كل مرحلة ، أعلى كل مشهد فى اللهم، الإممنة سريعة نعطى لهذا التراكم قمة معينة ، مغايرة المجري الزمن العادى، غير أنها لا تظهر فجأة إلا لكى تخففي فجأة ، كأنما هى إشارة إلى ما هو مكبوت فى وجدان الشخصيات من رغبة فى كسر حلقة الزمن الآلى، فمثلاً بعد عديد من العرات يري فيها الصنابط الشخصيات من رغبة فى كسر حلقة الزمن الآلى، فمثلاً بعد عديد من العرات يري فيها الصنابط حبيبته جيلبرتين على المائدة ، يعد يده فجأة ، ذات يوم ، من تحت المائدة كى يلمس يد الفتاة ، فتشيع ما يشه القشعريرة فى بدن جيلبرتين ، ونراها فى حالة فريدة ، خارجة عن مجري وجودها اليومى. كذلك

ذات مساء ، تستولي علي الصنابط رغبة لا يمكن مقاومتها في أن يري فناته ، فيسير علي أطراف أصابع قدميه ، كلص ، ويتجه إلي حجرتها ، ونراه وقد تناول رأسها كمن يقبل طفلته ، وما أن تفتح القناة عينيها ، وتدرك ما يحدث ، حتي ترتسم علي وجهه تمبيرات غريبة ، أهي السعادة ؟ أهو التعرف علي الهنس الآخر ؟ أهر يقظة المراهقة علي حقها في أن تكون لمرأة ؟ مجرد وميض ، كما قلت ، ثم يعود كل شع إلى مجراه العادي .

هذا عن طريقة استروك في تطوير الشخصيات ووضعها في زمن لا يصبح ، في الغيلم ، زمن الحياة المددى ، بل كل ما فيه يوحى بأن هذا الزمن هو طريقتنا في الإنفاق من رصيد عمرنا . إنه زمن وجودى بالدرجة الأولي ، وليس هذا كل شئ: فهناك أوصاً الإيحاء المستمر ، حتى في اللقطات الداخلية المشبعة بجو حميمى ، هذاك الإيحاء المستمر بالعالم الخارجى وهو يتربص بالشخصيات . إن حركة الكاميرا وهي تتقدم في ترافيلج أمامى ، بادئة من الحديقة ، حيث الربيع والزهر، لتتنهي إلي الستارة القرمزية على النافرة أمامى ، بادئة من الحديقة ، حيث الربيع والزهر، لتتنهي إلي الستارة وبيئنا هذه الستارة ، كل هذا لا يجعل الدراما مجرد دراما ، مجرد حالة نفسية، يتناولها مخرج لغرابتها (كما هو الواقع مين فيها جميماً) تفاعلت كي تؤدى إلي هذا الوضع الفردى . وأى في بحرل واقع شخصية مفردة إلي نعيش فيها جميماً ) تفاعلت كي تؤدى إلي هذا الوضع الفردى . وأى في بحرل واقع شخصية مفردة إلي تضفي فيها جميماً ) تفاعلت كي تؤدى إلي هذا الوضع الفردى ، مثلاً ، وإنا لا يمكننا في هذه الحالة أن تكنف بأن نمط شفتينا ونقول: هذا غريب ، كما نقطى ، مثلاً ، علي إثر مشاهدة فيلم لهتشكوك ، بل، علي المكن، نقول: يقل لهور وإنماني إلي هذا الوضع الشاد؟ .

إن أهم ما أضافه استروك هو طريقة تجسيد الدراما السينمائية . فبعد أن كانت مجرد رسم للشخصيات ، أصبحت ، من حيث بنائه نفسه ، ودون أن يوصانا الحوار إلى ذلك ، تفضى لنا برؤية المخرج الواقع . فإذا تركنا البناء الدرامى ورحنا نبحث عن لغة السينما ، فبالإصنافة إلي ما أشرنا إليه من قدر قدرة المخرج علي خلق الإحساس ، بالتراكم في الزمن ، سنجد توسيعاً لاستخدام الصنوء علي نحر تمبيرى . وهنا يعتبر استروك امتداداً طبيعياً المدرسة التعبيرية الألمانية، وعلي الأخص مورناو . إن بطء حركة الصنابط وهر يهبط السلم ، درجة درجة ، في بيت من طراز القرن التاسع عشر، سلالمه عريضة ، وعلي جدرانه تنعكس خطوط السلم وتكبر الظلال ، بينما الفتاة التي قتلها محمولة علي خراعيه ، إن هذا المشهد من المشاهد النادرة في السينما ، فهو يعطينا انطباعاً حاداً وعميقاً بإنسان لا يستقر علي أرض أبداً ، وأنه بهبط الي ما لا نهاية ، كبطل من أبطال الدراجيديا القديمة . ونفس الألوب ينكرر عندما نامح ظله على الجدران وفي الحديقة وهو يجري بعد ارتكاب الجريمة .

ولم يستخدم استروك أى حوار فى هذا القيلم ، بل لجأ إلي تعليق يقوله الضابط بنفسه ، وبذلك جعل شريط الصوت يعطينا الدراما بضمير المثكلم ، أى اننا فى الحاصر ، نسمع صرخة إنسان وهو يعترف يحاول أن يمسك بالمقيقة بكنيه ، فإذا بهما فارغنان ، ومع ارتطام صوته بآذاننا ، تخلق حاستنا البصرية نوعاً من الكونتراست، من التعارض بين ما يقوله الضابط وبين ما نراه . ففيما نراه ثمة ظروف موضوعية لم يفهمها الضابط ، وعلينا ، نحن ، أن نقارن بين ما يقوله وبين ما يراه كى نستشف الحققة .

إن هذه المحاولة التي يقوم بها المتفرج لاستشفاف الحقيقة هي زمن الفيام (ولا أقول زمن الدراما) ، وهي قوام حركته ، وهي التي تجمل له طابعاً شاعرياً وتراجيدياً في الوقت نفسه . فمهما

الدراما) ، وهي قوام حركته ، وهي التي نجعل له طابعاً شاعرياً وتراجيدياً في الوقت نفسه . فمهما التمس الصابط ما شاء من الأعذار ، فالجريمة قد وقعت ، وها هو ذا في نهاية الفيلم ، يصارع هذه

ويلخص استروك بنفسه هدفه هذا ، فيقول :

إن هذا الأسلوب غير المباشر هو أسلوب القصة القصيرة ، وهو ما أربت أن احتفظ به . فنحن هنا في منتصف المسافة بين الذكري والعلم ، بين الاعتراف والقصة التي تسرد ، وبهذا تستطيع مغامرة البرتين الدرامية البنت التي مانت بين ذراعي حبيبها أن تصل إلي المتفرج في شحنات متوالية ، كأنها أطلال ماضرٍ دُفن إلي الأبد ، لكنه حاضر دائماً في ذاكرة هذا المراهق الذي يصارع كل ليلة أمام جلتها . لقد ولدت في الصمت ، وإلي الصمت تعود ، إلي الصمت ، إلي الليل.

ورغم هذا كله ، لا يمكننا أن نعتبر استروك قد وجد نفسه فى هذا الغيلم . لا فى الستارة القرمذية، ولا حتي فى هذا للغيلم، الشادى الشعادة الذى يعدد أول فيلم طويل له . ففى الغيلمين ، ببدو تأثير الستروك بمدرستين فى الإخراج : أولاهما كما قلت هو المدرسة التعبيرية ، وبالدقة جناحها الذى يمثله المخذج الألماني مورذاء ، أما المدرسة الثانية فهى المدرسة الأمريكية المحيثة .

ورغم الضحة التى صاحبت الستارة القرمزية ، فلم يجد استروك فرصته لإخراج فيلمه الطويل الأول ، فلما اناحها له صديقه الكاتب المسرحى والممثل المعروف مارسو، عقب تأسيس أفلام مارسو وقع رائد انجاه الكاميرا قلم فى نفس المأزق السابق. فقد كان عليه أن يقدم موضوعاً غير باهظ التكاليف ، وكان كل ما فى جعبته لا يخضع لنظام الميزانيات المحدودة ، ووجد نفسه مضطراً للإعداد السيدمائى . وعلي أى حال ، لم يحقق فيلم استروك الطويل الأول أسلوباً مستقلاً ، كل أهميته ترجع إلي التطبيق الواعى لمنهج ويلز علي موضوع يدور بين الشبان فى حى سان جيرمان وبيريه فى عهد الرجودية الذهبى . وباستخدام ديكورات تبدو فيها الأسقف وكأنها تخذق الشخصيات وباستخدام الروافع (الكرون) لاعطائنا وجهة نظر الشخصيات وهى تتحرك (كلقطة كاترين وهى تهبط سلم عال بالليل، فإذا كل ما فى البار يرتفع ، وإذا بالمرئيات تبرز بغتة ) وباللجوء لحركات الكاميرا المركبة والبطيئة (ترافيلاج مع بانورانيك فى مسار دائرى مع وقفات معينة وفى ميزانسين منسق) ، بكل هذه العناصر التي يشكلت منها وسائل التعبير فى السينما الحديثة استطاع استروك أن يتطور فى انجاه أسلوب خاص ،

ففي هذه المرحلة كتب استروك مقالاً بكراسات السينما جاء فيه :

إننى اعتقد أن ما ينبغى أن أصل إليه هو أن أخرج أفلاماً تتكون من سلسلة من الفصول، فيها المطلون يتكلمون دون أن أحتاج في سرد القصة إلى عنصر إضافي، مثل وسائل الربط الآلية المعروفة، كالعودة إلى الدراء أو التعليق، فالمنزانسين وحده هو الذي بعرز هذا الشر.

ولا يقصد بالموزانسين توجيه الممثل ، وإنما الأماكن التي تتوقف فيها الكاميرا أو تدور حولها ، وما بحدث داخل الكادر في كل وقفة ، بحيث بتم داخلياً ، ومن إيقاع حركة الممثلين بالنسبة للديكور السياق الذي يجعل للفيلم وحدة إيقاع لا تنفكك أبداً . فهذا الانجاه هو نقيض انتجاه المونتاج وهو يصفى السيئما من كل العناصر الدخيلة عليها ، ويجعل تركيز السرد علي العلاقة بين المحسوسات وحدها والطريقة التي يتفتح بها معني كل عنصر ويشرق علي العنصر التالي له . فوحدة الصورة هي جسم: ديكور أو إنسان. ولإشاعة حركة درامية في هذا العنصر أو ذاك، لابد أولاً وقبل كل شئ من أن تتحول فكرة المخرج إلى جسيمات، إلى عناصر نارية يتشكل منها شئ معنوى : معنوى في وحداتنا نحن، لكنه ملموس في كل عنصر من عناصر الكادر.

وقد فطن استروك إلى هذه الحقيقة ، فقال في نفس المقال :

انني اعتقد أن السينما هي قبل كل شئ فن فيزيائي . وأكثر الأشياء التجريدية ، كتوتر العلاقات مثلاً ، أو الأهواء ، لابد وأن تجد في السينما تعبيراً فيزيائياً .

وفي فيلم استروك الثاني ، وأعنى به حياة الذي أعده (أبضاً!) عن الكاتب موياسان ، وصل لأول

مرة في حياته إلى إيجاد المعادل البصري لأفكاره، وربما لأنه كان يخوص تجربة الفيلم الملون.

لم يحتفظ استروك من رواية موياسان إلا بالشخصيتين الرئيسيتين : جين وجوايان. إلا أنه لم بكتف بالوصف النفسي لسلوكهما ، كما جاء في الرواية ، بل عمل على تطوير البواعث الحيوية لدى كل منهما ، بحيث تبرر ، في كل حركة نصدر عنها، أوجه الصراع الدرامي ، وهي ترجع في المقام الأول

إلى التعارض بين تكوين كل منها. إن جين فتاة طهورية، تربت في دير ، وعمات تربيتها هذه على تكوبن قيم معينة لم تكن تساعدها على تفسير الحياة بقدر ما تطبع سلوكها النفسي بطابعها. فهي تسلك دائماً مسلك العذراء ، البريئة ، التي ترى الحياة حباً وتعاطفاً ورحمة . إنها على عكس جوليان الذي تربي

وسط الغابات ، كما اكتسب منها خشونة طبائع لم تعرفها جين من قبل ، كما اكتسب نزوعاً ورغبة في الانطلاق تصل إلى حد الجنون . هل يمكن أن ينشأ حب ما بين طبيعتين متنافرتين على هذا النحو ؟ لو نشأ هذا الحب ، فهذا الدراما ، وفي الفيلم ، تدور الأحداث كلها من وجهة نظر هذه الدراما، مع ملاحظة شئ هام ، هو أن الصوت الذي يسرد الأحداث هو صوت جين ، فهي تبدأ باستعراض الظروف

التي أدت إلى اعتراض جوليان لطريقها ودخوله في حياتها . ولهذه الوسيلة في السرد دلالتها : فهي

تعنى أن الكلمة أعطيت لجين، ولو استمر الفيلم على هذا النحو ، لأصبح فيلماً يدور بصنمير المتكلم ، ووجب ، بالتالى ، ألا يتدخل المخرج فى رؤية جين للأحداث ، بمعنى أن جميع لقطات الفيلم لابد وأن تتحول إلى لقطات ذاتية، تتابع كلها من وجهة نظر جين .

إلا أن مؤلف الغيلم قد أشاع نوعاً من الازدواجية في وقائع الدراما ، فهو يعطينا الأرصية العامة للأحداث ، ويدع كل شخصية تفسر ما يحدث بطريقتها هي ، أى أنه يبدأ بالحد الأقصي من الموضوعية و أوزاء ذلك ، توجد نظرة جين: إنها رغم الصوت الذي يفسر ما يحدث ، ليست النظرة الوحيدة الملقاة على الواقع، بل هي نظرة كسائر النظرات ، غير أنها وهي تفسر لا تصل ، بالطبع ، إلي هذا الصد الأقصي من الموضوعية الذي نستخلصه ، نحن المتفرجين ، مما يتنابع علي الشاشة ، ولهذا تدفعنا بذاتيتها المتعارضة مع ما نزاه إلي أن نقف بينها وبين الأحداث ، تارة نعارضها ، وتارة نويدها ، لكنا ، في مجمع الحالات نفكل بعداً رابعاً للنواء ، فيدوننا لا يكمل السرد .

وهذا الأسلوب يسيطر علي الفيلم منذ البداية حتى النهاية . ولتأخذ اللقطات الأولي للفيلم كمثل الإيضاح : بعد أن تقدرب الكاميرا من بيت أبيض ، يطل علي تل ، حتى تصل إلي النافذة ، تتراجع فجأة ، ثم تدور علي محروها لتكشف عن البحر ، ومن هذا التقابل بين ما هو دخلي تماماً ، أعنى البيت وبين هذه اللانهائية في المكان، أي البحر ، يتحدد الانطباع الأول بالموضوع : إننا نتهيأ لموع من الدول عن المناب من هذا الدول حتى تتغير الأول ، ومما الإحمال من هذا الدول حتى تتغير الأول ، ومما الإحمال بالماكان : فعلي بعد خلف حشائش تحولت إلي اللون الرمادي بسبب المتباب ، الأول ، ومما الإحمال بالماكان : فعلي بعد خلف حشائش تحولت إلي اللون الرمادي بسبب المتباب ، من أما المال المدينة المناب ا

ا تروان ، ومعها الرحساس بالمحان : فعلي يعد خلف حشائش تحولت إلي اللون الرمادى بسبب الصنباب ، ومن أعلي تل يبدو بين الأصغر والبنى، تتقدم امرأتان شابتان ، إحداهما تسبق الأخري ، وفي الكادر السيلمائى، تصبح الأولي في مقدمة الكادر ، بينما الأخري في خلفية الصورة . الأمر الى يعطى توازناً تشكيلياً للحركة . ويصاف إلى هذا التوازن النغمات المعطاة للألوان: فشياب الاثنين بين الأصفر والأبيض ، وغير بعيد عنهما زهور حمراء . وفى الخلفية يذوب الصياب الرمادى فى خصرة الزرع ، وعلى بعد ، فى أقصىي اليسار، أزرق البحر .

وبديهى نماماً أن تشكيل الكادر فى السيدما يختلف عن تشكيل اللوحة فى الرسم . فالحركة التى تستمر علي الشاشة قد تجعل أروع التكوينات شيئاً مضحكاً لو لم بأت ميزانسين الحركة ليخرجنا من التكوين السابق إلى تكوين آخر يرد علي الأول، ويطوره ، وبذلك بدفع الحركة الدرامية إلي الأمام. وعندما يتعلق الأمر بالفيلم الملون ، تصبح العملية أكثر صعوبة ، فكيف وجد استروك الحلول التشكيلية لعذه المشكلة ؟.

لقد وضع في اعتباره أن تتدرج الحركة في ثنايا المكان الواحد علي نحو يسمح بالكشف عن المرضوع . وعن طبيعة الشخصيات ، بلا لجوء إلي الحوار ، وإنما الاعتماد دائماً علي الميزانسين . ولتحقيق هذا يعرض استروك كلية عن استخدام المونتاج: فالمونتاج في رأيه لا يعبر عن زمن الحركة الحقيق هذا يعرض استروك كلية عن استخدام المونتاج: فالمونتاج في رأيه لا يعبر عن زمن الحركة المدكنيكية ، ومن هذا فلطحة الأحداث . أما الميزانسين ، فهو يعطينا شريحة كاملة من الدياة ، إذ لا الميكانيكية ، ومن هذا فلطحة الأكاميرا ، وإنما يتوزع استعراض وجهات النظر تدريجيا ، وبالنسبة لمراكز يحدث أى قطع في حركة الكاميرا ، وإنما يتوزع استعراض وجهات النظر تدريجيا ، وبالنسبة لمراكز وجهة نظر شخصية من شخصيات الفيلم، وتارة يستخدمها المخرج التقديم الشخصية أن الابتعاد عنها ورأحداث نوع من الفصل بينها وبين أرضية الدراما ومهما كان مبرر هذا الاختيار ، فالمهم ، هذا ، هو أن المشهد بأكمله يعطى دفعة واحدة ، بلا توقف من آلة النصوير ، مما يدفعنا إلي أن نعيش سياقاً مماثلاً لسؤال الواقم نفسه .

ولو رجعنا إلى تكوين اللقطات السابقة ، فسنجد استروك يتقدم بالكاميرا نحو الفتاتين، ثم يحصر الأولى وهي تصبح محذرة الفئاة البعيدة ، وعندما نحاول أن نعرف ما حدث ، ننتقل إلى الأخرى ، فنجد الكورسيه قد وقع على الأرض، وهنا تتغير الألوان : لقد بقينا أمام الأبيض الكورسيه وهو يشكل كل مقدمة الكادر، ثم الأصفر، والرمادي الذي يمثله الضباب والحشائش، وقد أصبحا، الآن، يشكلان خلفية الكادر.

إن هذا التنويع على نغمة ألوإن المشهد يخلق الحركة الداخلية للدراما . فالإيقاع الناشئ عن تفتيح الألوان وتغييرها المستمر يعطينا ، على الدوام ، إحساساً بالتطوير الداخلي ، هذا الذي لا نراه ، وإنما كما يحدث في كل الفنون الكبري نتعرف عليه من منطق الشكل الفني وحده .

وكما استخدم استروك الشكل الفني كي يقضي بدلالة المكان ، فإنه يستخدمه أيضاً في تقديم الشخصيات.. ففي اللقطة التالية ، وهي لقطة طويلة تشمل شهراً بأكمله ، يصور لنا اللقاء الأول بين جين وجوليان، وكانت جين قد ركبت مركباً وهي آتية من الدير ، فغرق جزء من المركب ، وكادت الفتاة تضيع نهائياً ، لولا أن تقدم شبان هذه المنطقة وعلى رأسهم جوليان ، وانتشاوها . ويبدو أن لمسة يد فتى الغابة القوية، ورجولته المغرطة هذه هي التي أيقظت الأنثى الراقدة في أعماق جين، وانتزعتها من تجريد الدير.

وفي هذه اللقطة ، تبدأ الكاميرا بالتركيز على البحر ، حيث سقطت جين، وفجأة ، نلمح قارباً يتقدم نحوها ، ثم تمتد أيد كثيرة لتلتقطها ، وبعد ذلك تدور الكاميرا على محورها لتصور السماء ، ومجموعة أشجار، وأثناء ذلك نشعر بأن فترة زمنية قد انقضت، كما نشعر بأننا قد انتقانا إلى المكان

الأول ، حتى إذا هبطت الكاميرا على الأرض تكون جين قد قطعت بالفعل مرحلة في رحلتها ، وها هي

ذى الآن فوق المعدية، يقدم نحوها هذا الريفى الخشن الطباع ، جوليان، ليساعدها علي الصعود إلي البر. لكنها، بكبرياء عنيف، تتفادي اليد الممدودة إليها، وتتقدم وتتقدم معها الكاميرا، فإذا جرايان قد سبقها، وأصبح من المستحيل أن تتجلبه، وعند هذه المرحلة تهبط الكاميرا مع جوليان وقد انحني النحام المستحيل الكادر عليها..

وحتي هذه اللحظة ، لم نكن نسمع سوي الموسيقي المصاحبة لحركة الممثلين . فقد تم تقديم المكان ، واستعراض الشخصيات ، بلا كلمة واحدة وفجأة يصلنا صوت جين وهي تقول:

كان هذاك ، علي رصيف المعدية ولم أكن أعرفه

وعندئذ بنتابنا إحساس بأن ما يدور أمامنا ، علي الشاشة ، لم يعد ينتمى إلي الحاصر ، فهو مجرد ذكري ، وكأى ذكري ، خاصة عندما يعبر عنها صرت مفرد، فهى تضعنا فى حالة من يشهد إنساناً يستعرض مصيره ، والواقع أن الغولم كله يكمن فى عملية استعراض المصير هذه : اماذا تم هذا اللقاء ؟ أى صدفة ألقت بكائنين مختلفى الطباع فى طريق واحد ؟ لو لم تلتق جين بجوليان ، فما الذى كان سحدث ؟

وبوضع الحاضر في الماضى ( مع استمراره أمامنا من لقطة أخري) ينتغى في الدراما السينمائية مبدأ التماثل . فما من متفرج سيشعر بأنه جوليان ، أو أنه قادر علي الاندماج مع شخصية جوليان . وأى متفرجة ستتخذ مسافة ببنها وبين جين، بعبارة أخري ، أننا نشهد الحادث في أبعاده الموضوعية ، وفي الزمن الحاضر ، إلا أننا ، في ذات الوقت لا نستطيع أن نسايره ونساب في تياره ، لأننا نعلم ، من تعليق جين ، أنه قدر تم ، أنه مصير اقفل علي نفسه ، أنه واقع قد تحدد ، وكل ما نسطيع أن نظم هو أن نعقد مقارنة بين ما تقوله جين وبين ما ناراه بعيوننا.

وعندما يصل المتفرج إلى هذا المستوى الفكرى ، يتحول إلى ناقد للدراما . ليس بشكل مطلق ، بطبيعة الحال ، لأن استمرار تتابع الأحداث ، بالإضافة إلى ما تخلقه فينا الألوان من حساسية بدراما المكان ، يجعلنا على الدوام ، في منتصف المسافة بين الاندماج وبين التأمل .

وهو وضع يحول دور المتفرج من دور سلبي إلى دور خلاق . إنه لا يستقبل ما يعرض عليه ، وإنما يبحث عن دلالة ما تقدمه له الدراما . وطوال الفيلم ، يبقى استروك المتفرج في هذا المستوى : أنه بكشف له ، بموارية شديدة ، عن عدد محدود من تفاصيل الدراما ، وبلقي بالشخصيات في مواقف تسمح لها بأن تعرى جانباً من نفسها . أما التفاصيل الكاملة ؟ أما تعرية الشخصيات نهائياً ؟ فهذا لا يتم

لماذا ؟ . لأن المغروض انه لا يوجد إنسان يستطيع أن يفسر سلوكه بنفس الطريقة التي يحلله بها عالم النفس أو عالم الاجتماع ، كما أن مهمة العمل الدرامي لا تنحصر في تقديم تقرير تفصيلي عن السلوك النفسي لهذه الشخصية . ولهذا لا يستطيع جوليان أن يقول على الشاشة :

إنني ابن الغابة وفي داخلي رغبات مكبوتة ، وميل للانطلاق لا بعرف أي حدود وإذا ما تعرفت على امرأة وأحببتها ، فإنني اتحول إلى فارس يريد أن يحمل حبيبته على جواده وينطلق إلى أقصى

أطراف الدنياء كلا ، لا يمكن ، بالطبع ، أن يوصلنا أي عنصر من عناصر الدراما السينمائية إلى هذا الشكل

التفسيري ، وإنما نحن نصل إليه من اجتماع عناصر الدراما ، ومن تفاعل هذه العناصر في كل موقف.

فالمعرفة تستخلص من حركة الشكل الفني (لا من الحوار ولا من الكادرات المفتعلة ، كما يحدث في

أبدآ .

وكل قيمة العمل السينمائى تتركز فى قدرة المخرج علي أن يجعلنا نمسك بالخيوط غير المرئية التى تنسج ، خلف ما نراه علي الشاشة ، واقع الشخصيات الحقيقى . وإذا كان استروك قد ترك لحركة الجسم ، ولنزعات الشخصيات ، فرصة التحبير عن نفسها ، فإن هذه الغرصة تتاح لأى إنسان يعايش

مثل هذه الشخصيات في واقعها العارى . فهو لا يركز إلا على مظاهر التعبير الغارجية ، علي الغضب أو العلف أو الرقة أو الدهشة ، أى علي ملامح وإبعاءات يراها كل إنسان . إلا أنه بعزلة لما يمكن تكراره ، و بنكبيره (سينمائيا) لبعض الحركات ، بجعلنا نتساءل عن الباعث اليها .

وكلنا يعرف أن في الرواية التي كتبها موياسان ، نزوج جوليان من جين لسببين: أرئهما سبب واضح ، وهو أنها ثرية وكان هو في مسيس الحاجة امال ليدفع ديونا فديمة تحز علي عنقه وتهدده بالضياع. أما السبب الثاني فهو غامض لديه، لأنه لا يعرف بالدقة ما الذي يريطه بجين ، وما الذي يجعله يشعر بالمجز عن أن يعيش بدونها . وما أن تتعدد البواعث في نفسية إنسان ، ثم عندما لا يستطيع تعليلها فهنا يصبح شخصية مركبة : أحياناً يشعر بالقائق ، وأحياناً يحاول أن يستكين إلا أنه دائماً ، لا

وهذا القاق هر المحرك الرئيسي في شخصية جرايان ، وهر لا يحوله إلي شخصية درامية فحسب ، بل يجعل من المحرك الرئيسي في شخصية جرايان ، وهر لا يحوله الم تشعر بأن ثمة شيئاً يفصل ما بينها ، ولكنها ، وهي التي تفتقر إلي تجرية الحياة ، هي التي لا تخرج كل مكتسباتها الفكرية عن بعض أفكار بالنبة عن الخطيفة وحب الإنسانية وعدد آخر من الأفكار التقليدية التي تعلمتها في الدير،

بمتطيع أن يعيش لحظة وإحدة بامتلاء ، مستسلماً لعواطف خالصة.

بعض مدار وبية على مسعيد وسب برهسيد والمستخدم المراجعة المستخدم ال

وبي سوين سيم ، ومن سعو اللهام الله الله المعاصر ، وأول خصائص هذا التكنيك تبدر في التكنيك تبدر في

الوظيفة التعبيرية لكل لقطة : فقبل استروك ، كان خير أسلوب فى التقطيع الفنى للمشاهد (أعنى : الديكوياج) يتحصر فى ترزيع دراما المشهد علي لحظات تسجل كل منها ارتفاعاً فى درجة انفعال الشخصيات (أو فى درجة ارتفاع الخط الدرامى) . فمثلاً ، فى أفلام هوارد هوكس أو هيتشكوك أو ويلز وهم أعلي مستوي فى الديكوباج حتي ذلك الوقت) كانت كل لقطة تنتهى بقمة انفعال باب يفتح فجأة ثم تتغير القطة ، أو تتغير القطة بدو يقبل بهل مفهما

الذعر ، باختصار ، لابد من قمة درامية تمهد لتغيير اللقطة ، لكن هذا الأسلوب يعنى أن السينما لا تعرض سوي واقعنا في حالة خارقة ، شاماً كما هر الحال في التراجيديا ، بينما هذه اللحظات الفائقة الانفعال عبارة عن تراكم بطئ لعلاقات تكاد تكون غير محسوسة، تتخلل مسار حياتنا المادية ، ولكن نظهر هذا التراكم ، فغير وسيلة هي أن نجل لحظات الانفجار تتخلل السياق الطبيعي ، ثم ، بعد ذلك ،

وفي فيلم حياة أمثلة كثيرة . فمثلاً، عندما يذهب جوليان إلى المطبخ ليحضر حاجاته ويتهيأ

يعود كل شئ إلى مجراه العادى.

الرحيل ، نجد جين وقد سمعت حركته تهرج إليه علي اعتقاد منها بأنه سيرتكب فعلة غير متوقعة . وفي بداية هذا المشهد ، تتراجع الكاميرا فجأة الكشف عن الباب المفتوح ، ثم نيصر جين وهي تلهث وقد استئنت علي الباب ، وظهرها لذا ، كما لو كانت تريد أن تمنع جوليان من الدخول إلي المطبخ مرة أخري ، ولا نسم منها سوي صيحة امرأة مظوية علي أمرها : من المستحيل أن نبقي علي هذا الوضع يا جوليان ، من المستحيل. ولا يرد جوليان وإنما يزيحها بحركة وإحدة من يده ، ويدخل الحجرة ، وعندما يقطع المخرج علي الحجرة ، في حائما أمرية المخرج علي الحجرة ، نامح المطبخ في كامل تفاصيله ، بحائط أحمر اللون ، وبأثاث من الشب الأبيض، وهذه الكونتراستات اللونية تتراءي أيضاً في التعارض بين لون المائدة الأسود وبين

الجدران ثم بين كل هذا ونري الشخصيات ، كما أن التباين يزداد حدة بين نغماتها المشرقة وبين نغمة

العزن القائمة البادية في سلوك الزوجين، ونظل طويلاً في حالة صمت تقطعه جين صارخة: جوليان. 
ويزيحها جوليان عن طريقه وهو يصبح: دعيني! ويدفعها مرة أخري ، ويمر من الجانب الآخر بجوار 
المنصدة ، وتصحبه الكاميرا وهي تحصره في كادرها نحو باب القاعة ، وبينما نتتبع حركة جوليان 
الصامئة ، نسمع في الوقت ذاته أنين جين ، وهي تتوسل : لكن ما الذي فعلته ، قل لي ياجوليان، ما 
الذي فعلته ؟، ويتهيأ جوليان الخروج ، ويستدير نحوها فجأة ، ويعرد إلي المنصدة وقد حصرته الكاميرا 
مع جين في كادر واحد. ثم يخرج سكيلة ويشهرها في وجه زوجته وهو يصرخ: لا شئ. لم تفعلي أي 
شئ. أنت قديسة ، لا يمكن أن يوجه إليك اللوم أبداً. يستطيع أبواك أن بموتا في سلام، فابنتهما قد 
أصبحت زوجة، سيدة بيت، وهي قديسة ، لا يوجه إليها اللوم أبداً. وعندما تنظر إليه جين غير مصدقة، 
يستطرد: كل الناس سعداء.. كل الناس قد خرجت بمكسب، أنا وحدى، أنا وحدى الذي عقدت صفقة 
خاسرة.

وتباغت جين، وتتسع عيناها بالحيرة، ولا تفهمه وهو يصنيف: أنا قد وقعت فى الفخ، ثم لا تفهم ما الذى يدفعه إلى أن يلقى بسكيده فجأة علي المنصدة، بحدة، وهو يغمد نصلها فى الخشب بكل قواه فتئز السكين وتتذبيب فيترك سلاحه وانفعالاته تبرد بالتدريج، بعد أن أفرغ شحنته فى هذه الحركة، وتسمعه يهمس: كل هذا من أجل بصعة ديون تافهة.

وهي يائسة من أن تستطيع تحويل زوجها عن طبيعته الاندفاعية ، وتصرخ في صوت مكاوم: يا إلهي . لا يمكن أن أصدق هذا . لا يمكن أن أصدق هذا ، عندئذ نسمع خطوات أقدام ، ونري الزوجين يستديران نحو الباب ، وتنقدم خادمتهما روزالي ، وهي تحمل الخيز والجين واللبن كعادتها كل صباح ، ونامح روز وقد تظاهرت بأنها لم تدرك أن شجارا قد نشب بين الزوجين ، ويجئ صوت روز ليعيد الأحداث إلي مجراها العادى اليومي : أسعدت صباحاً يا سيدتي ، أسعدت صباحاً يا سيدى .

وفجأة تتغير انفعالات جين، إنها الآن لا تريد أن تفهم ما يقوله. وعندما يسقط رأسها بين كفيها

إنها لحظة انفجار تخالت مشهداً عادياً، لتشير إلي أن الانفجارات لدي بسطاء الناس مجرد لحظات عابرة في حياتهم أما المادى، أما اليومي، أما نسيج حياتهم، فهر حديث الخبز والمطبخ. لماذا لا تمتد ثورتهم إلي النهاية؟ لماذا لا يصل بهم انفجاراتهم إلي تغيير حياتهم؟. هذه الأسئلة وغيرها هي ما بدح. به النا هذا المنز انسين بمعاد كما حدده استروك.

ولقد رأينا كيف أعرض استروك عن تطوير حركة اللقطة في خط تصاعدى، فاللقطة تبدأ عدد في زمن عادى، الحركة في داخله هي حركتنا اليومية، وفجأة، في منتصف اللقطة، يتفجر شئ ما، قد يكون حركة غير عادية تعبر بها هذه الشخصية أو تلك عما هو مكنوب في نفسها، وسرعان ما تعود إلي يكون حركة غير عادية تعبر بها هذه الشخصية أو تلك عما هو مكنوب في نفسها، وسرعان ما تعود إلي الوسع الذي كانت عليه. والمائلة تبدأ في زمننا اليومي، وبذلك تصبح أرضية الفيام كلها هي إيقاع الواقع اليومي، وبذلك تصبح أرضية مذه الأرضية، إلي حركة الدراما فيما وراء المشهد. فالدراما عند استروك تسير في خطين: خط أفقى، هو الذي ينمو فيه الموضوع، وهو الذي يمكنا أن نتماثل معه، ونعتبره بديل حياتنا كمتفرجين. وخط رأسي، وهر ما يعترض هذا الخط الأفقى ليجعلنا تتخذ مسافة منه، فنعمل، بذهننا، علي إزاحة قشرة الرونين اليومي التي حجبت جوهر الظواهر عن عيوننا.

7 – جان لوق جودار والمعاصرة في السينما

مجلة السينما نوفمبر ١٩٢٩

في خريف 197٧ أثار جان لوك جودار الرأى العام الفرنسى بغيلم غريب في موضوعه . غريب في عنوانه . في منونه عنوب في معنوانه . في عنوانه ، هو: الصيدية . لقد توقع المشاهدون أن يروا تحقيقا عما يدور في الصين أو ، في خير الحالات ، دراما تعكس الصراعات السياسية والفكرية هناك ، فإذا بهم يتابعون ما يحدث في شقة باريزية يسكنها أربعة من طلبة جامعة نانتر يعيشون مع خادمتهم القروية . وبين الأربعة كانت هناك خلافات عدادة ، حرل الطريق الحق الذي يجب أن يسلكه الشباب كي يغيروا الواقع، لا الهدمه ، بل لانتزاع حق بناء مستقبل لا ينتمي إلي سواهم . ومع أن الفيلم كله قد تركز في تحليل هذه الشخصيات ، وفي الموغل في أفكارها وهي بالطبع ، صورة مصغرة للصراع الدائر في فرنسا بين جماعة الطلبة التي تصرر الكراسات اللينينية الماركسية ، وبين الشيوعين التقليدين ، ثم بين هؤلاء وهؤلاء وبين دعاة التغيير البطئ وهم ايضا يتحركون تحت راية الاشتراكية كما يزعمون مع أن الفيلم لم يقدم لنا خطبا ولا مظاهرات ولا أي موقف سياسي مفتحل ، ألا أن بطائته تنطق ، مع كلمة النهاية ، جملة هي في رأى خلاصة الموقف

لقد قطعنا طريقا ما ومع ذلك فكل ما حدث هو أننا مهدنا للخطرة الأولي التي يجب أن نقطعها ألا وهي الثورة الثقافية. أما بعد ذلك فلا بزال العلايق، طوبلا.

لكن لم تمض سبع شهور علي عرض فيلم الصينية حتى تحرل واقع فرنسا كله ليصبح علي الصبح علي الصبح علي الصبح علي الصبح علي الصبح على الصبح التي رسمها جودار في فيلمه . فمن قلب جامعة تائتر نفسها انطلقت أكبر هزة في الحياة الاجتماعية بأروبا، فكما أصر طلبة فرنسا على احتلال جامعاتهم وعلى أن تكون لهم السلطة في كل شئ ، كذلك أعلن التمرد طلبة جامعات بون وسالسبرج بأروبا وطلبة جامعة بدركار ، بالدلانات المتحدة .

وعلي هذا أصبحنا أمام ظاهرة سينمائية فريدة. فيعد أن كانت الأفلام تعكس لنا ما ينفاعل في حياتنا من أحداث، بهدف تسجيلها أو بهدف تعميقها (أو كمحاولة لإيجاد مهرب منها حسب نظرة كل مخرج ها هي تتنبأ بما سيحدث. فما معني هذا؟ معناه بكل بساطة، أننا أمام سينمائي قد وصل إلي حل مشكلة من مشاكل الفن المعاصر، إلا وهي تحقق قدرة الفنان علي أن يعطي لما هو مبعثر، وغير واصنح، ومبتذل في كل ظواهر الحياة اليومية شكلا مركبا، أي صياعة الراقع تستخلص الفكرة العامة المتحكمة في حركته، حتى قبل أن تصل علاقات هذا الواقع إلى نقطة التطور التي بلغتها روية الفنان في عمله الفني.

هذا هر، الموالمة الأولي، المعني الوحيد لهذه العلاقة بين الفيلم، كعمل فنى، وبين أحداث مايو، كتغيرات في حركة الواقع، ولا أدري إن كانت هناك أعمال سينمائية قد وصلت إلي هذا الحد فى قدرتها على استشغاف صورة الغد بما يحدث أثناء إخراج الفيلم نفسه، لكن ما هر مؤكد، هو أن جودار ، في تاريخ السينما كله، وربما في تاريخ الفن المعاصر (باستثناء برتولت بريشت) قد دفع السينما إلي تحقيق وظيفة خطيرة في حياة كل مجتمع توجد به: جعل الفيلم أداة لاستخلاص القانون الموضوعى المتحكم في ظراهر الحياة، اجتماعية كانت أو سياسية أو نفسية.

وبديهى أن جودار لم يصل إلى هذا المفهوم السينمائى إلا بعد أن قطع طريقا طويلا نامنل فيه ضد كافة القوي التي كانت تجعل وظيفة السينما هى دفع الجماهير إلي الهرب من واقعها بدلا من مواجهته، ويهمنا أن نتسامل ، قبل أن نحدد خصائص هذا المفهوم: ما هى معالم هذا الطريق الذي

قطعه جودار ؟

على عكس أغلب نقاد كاييه ديسينما، لم يبدأ جودار حياته كناقد، وإنما شده إلى السينما إحساسه 
بأنه قادر على أن يعبر عن أشياء كثيرة بالكاميرا، فمنذ دراسته الابتدائية وهو مولع بالتصوير ويشراء 
قطع الشرائط القديمة كى يعرضها على أصدقائه الصغار بآلة عرض كان قد اشتراها له جده وهو في 
الثانية عشر من عمره. وهذه الرغبة في أن يكون سينمائيا هي التي قادته إلى دراسة السينما والي تعمق 
نظرياتها . أولا بدافع الاستفادة من تجارب الآخرين كي يستخلص لنفسه أساسا نظريا. وثانيا لأن 
الظروف قد ساقته وهو في سن الثامنة عشر إلي الجماعة التي أسست مجلة كاييه ديسينما. ويؤكد جاك 
دونيول فالكروز (١) في المقدمة التي كتبها للنص المنشور لسيناريو امرأة متزوجة أنه عرف جودار 
عن طريق صديقه لأمه، جاءت تزوزهم في بيتهم ومعها شاب نحيل، يرتدي نظارة طبية داكنة، 
ويحمل كراسة سميكة مصحوبة برسوم وخرائط. وقالت الزائرة إنها لم تعد تدري ما الذي نقعله بهذا 
الولد الذي يعطى هوايته السينما اصنعاف اصنعاف الوقت الذي يعطيه لدراسته باللبسيه وأنها تخشي وقد 
تأهب لدخول الجامعة أن ينتهي به الأمر إلي العمل باسديو، ولهذا ترجو والده دونيول فالكروز أن 
توسي أبنها بأن يرجهه ويرشده إلي غير طريق لتحقيق غايته دون أن يفشل كطالب.

وتحمل القصة، اعترافا ضمنيا، بأن الأسر العادية تميز هي أيضا بين نوعين من السينما: سينما الحرفيين، وهي التي تشير التي حياة الليل والنجرم والاستوديوهات، وتكاد لا تفترق عن الكباريه، ثم سينما المتقفين، وهي التي لا تختلف كثيرا عما يحدث وسط الجامعيين فهي تعني الدراسة والعلم. وهذا هو السبب في أن والدة جان لوك جودار، وهي تخشي علي ابنها من أن يصنيع في أجواء الكباريهات، هرعت إلى صديقتها والذة فالكروز.

كذلك تشير القصة إلي الطريقة التي كان يفهم بها جودار معني العمل السينمائي في ذلك الوقت. فالكراسة التي حملها إلي فالكروز عبارة عن سيناريو من تأثيفه، وهو مكترب بدقة شديدة، ومصحوب برسوم تفصيلية للديكور ولأمماكن التصوير وازاويا الكاميرا ولحدد هام من اللقطات، وكلها توحى بأن جودار كان يعطى أهمية بالغة لكلاسيكية البناء في الفيام.

والواقع أن هذه النزعة التكلاسيكية هي التي تحدد طابعه المميز منذ بداية عمله وسط المحترفين.
فبينما يفقد الكثير من الشبان شخصينهم الفنية بدافع التجديد أو بدافع مسايرة الموصنة السائدة، نجد جان
لوك جودار يسير في خط متطور لا يتناقض مع نقطة البداية. وكلنا يعرف الآن الطريق الذي سلكه
جودار في مطلع حياته الغنية: فاللقاء الذي حدث في بيت دونيول فالكروز لم يقده إلي الإخراج، لأن
فالكروز لم يجد منتجا يقبل أن يعطى بصنع ملايين من الفرنكات لصبي كل ما يعرفه عن السيلما هو
أنه صور بصنع تجارب بكاميرا ١٦ ملليمتر، ولكي لا يصاب جودار بخيبة أمل، طلب منه فالكروز أن
يؤجل لفترة ما الجانب العملي في حياته كسينمائي، ويكرس بعض نشاطه ككل من بعملون في الكاييه

وفي الفترة ما بين ١٩٥١ حتى ١٩٥٨ يعمل جودار ، إلى جانب فالكروز، وإلى جانب زميله أندريه بازان (أ) ناقدا بالكابيه. ومع أنه كان قد تأثر كديرا بالفاسفة الوجودية وبنظرية الظواهريات الا أنه لم يهدف أبدا إلى صدم نوع من السينما يكون تابعا للفاسفة، بمعني أن تصبح غاية الفيلم وهى تقديم دليل عملى علي صحة هذه النظرية أو تلك . فالسينما لها ماهيتها الخاصة، لأنها أولا وقبل كل شئ

صورة محسوسة، وليس لها من دلالة أخري سوي قدرتها علي أن تصنع الإنسان في علاقة مع المكان.

۱۱۶ فالإنسان، في السينما، هو نقطة الارتكاز، وطريقة الكشف عن سلوكه وعن أقكاره وعن اهتماماته، عن

إلى الدراسة والنقد.

وضعه في الحياة انما تتحقق، سينماتيا، بالانتقال من موقف إلي آخر، أو من مجال إلي آخر، اذا جاز لنا أن تستخدم تعبير اجشتالتها.

والترجمة العملية للمجال تكمن، بالدرجة الأولي، في علاقة الكاميرا بما تكشف عنه . أن المسافة التي تتخذها الكاميرا من الأشياء، ومن الإنسان هي التي تحدد المعاني وليس أبدا الحوار الذي تنطق به الشخصيات . فعالم الم التعدت الكاميرا، بحركة تراجع (شاريو خلفي) كما نقول في لغة الاستديو عن شخصية ما، فأنها تقول لنا: لتتركه في عزلته أو ها ويعيش في عزلة أو من المستحيل أن نظل علي علاقة به فلا يوجد اتصال بين إنسان وآخر . وعلي العكس لو ظلت الكاميرا اقترب من الموضوع، فهي علاقة به فلا يوجد اتصال بين إنسان وآخر . وعلي العكس لو ظلت الكاميرا اقترب من الموضوع، فهي تنظفل في دخيلة نفسه . وما هذه سوي أمثلة اللبسيط، والمهم أن جودار قد بدأ ينظر إلي السينما علي انها علاقة بين كاميرا وموضوع، انا كانت الكاميرا وما لعين الواعية والقادرة علي تكبير تفاصيل لا يمكن لأي إنسان أن يلحظها، وعلي اختيار مواضع من الحياة تعزلها وتبرزها دون أن تققد ما فيها من يوضح وظيفة السينمائي: انه ذلك الإنسان الذي يضعل بما تختاره الكاميرا وبما نتمائل معه علي الشاشة في موقف. ومن أهم دراسات جودار الأولي دراسة نشرها في العام الأول لصدور كابيه ديسينما بعنوان في عموقف. ومن أهم دراسات جودار الأولي دراسة نشرها في العام الأول لصدور كابيه ديسينما بعنوان عن الديكوباج الكلاسيكي ، وفيها يقرل: أعتقد أندي ركزت كثيرا علي الخطأ الذي يرتكبه نقادنا عندما يقعون تحت تأثير الفاسفة المعاصرة، فيتناداران بعض طرق التمبير مزاعم فلكية لا يمكن أن تكون لها أبدا، ومن فعر وينظون للما الدفيل طمة وتمعل على نفسيره، وشعل على نفسيره،

في السيدما فلا ينبع الجمال الا من اعتراف الشخصية، أنه يقوم علي القدرة في تقديم إشارات عن هذه المطلة أو تلك ليست تكوينا أساسا، فالسيدما لا تتساءل عن جمال امرأة مثلا، وإنما تسجل حركات.

وهو نص قد يبدو صعبا علي من لم يعش هذه الفترة في فرنسا. ففي ذلك الوقت كان النقاد الذين 
درسوا الفلسفة، وخاصة الفلسفة الوجودية، يريدون للسينما أن تكتفى بتسجيل مجموعة المظاهر السلوكية 
لأي شخصية ترسمها، وكانوا يرون أن السينما الأمريكية هي وحدها التي استطاعت أن تفعل ذلك، 
لأنها، بابتعادها عن الأجواء الحميمة. وبعزوفها عن التحليل النفسى للشخصيات (وسينمائيا يعني ذلك 
الأعراض عن اللقطات المقربة والمكبرة وعن جو الحجرات المنفقة ومشاهد الاثنين) بكل هذا ركزت 
السينما الأمريكية علي تتبع سلوك الشخصيات، من الخارج، ومن خلال الأحداث التي يعيشها كل واحد. 
ولقد رأي جودار أن هذه النزعة ليست من الظمفة الوجودية في شئ، فهي نزعة تتبع من حصنارة 
ميكانيكية وجدت تعبيرها العلمي في الاتجاه السلوكي الذي شاع في علم النفس، وفي الاتجاه البرجماتي 
الذي شاع في الفلسفة، ومن هنا سلسلة المقالات التي يبين فيها جودار عدم تصارض الديكوباج الكلاسيكي مع الفكر المعاصر، فالديكوباج الكلاسيكي مع الفكر المعاصر، فالديكوباج الكلاسيكي يقل الانتباء من الفرد الي المجموع بالقطع من 
لقطات قريبة أو مكبرة إلى متوسط أو عامة، وهو ما يتفق تماما مع أي فلسفة تري أن تحديد الإنسان 
لقطات قريبة أو مكبرة إلى متوسط أو عامة، وهو ما يتفق تماما مع أي فلسفة تري أن تحديد الإنسان

ولا ينبغى أن تخلط بين ديكوباج تقليدي وبين ديكوباج كلاسيكي. فالتقليدى هو الذى بوزع الحركة في المشهد بشكل آلي، حسب قواعد الحرفة، درن أن يتدخل عنصر الوعي في تحديد حركة الكاميرا. وهذا بالطبع مالم يهدف إليه جردار. بل أنه يهدف إلي أن يقود حملة نقدية ضد السينما الأمريكية نفسها. فهو ضد الفيلم التجارى الأمريكي بما خلفه من تقاليد زائفة حرات السينما، في كل

إنما يكمن في هذه الحركة المستمرة من الذات إلى الخارج ثم من الخارج إلى الذات.

مكان في العالم، الي صنعة تجعل إخراج القيام نوعا من أعمال الترزية. أما السينما الأمريكية المقيقية، تلك التي برزت في أعمال نيكولاس رأي وفوللا وفي بعض أعمال هوارد هوكس، فهي تلك التي تكشف، بحركة الكاميرا أساسا، عما في الحياة اليومية من معان كبيرة، لأنها، باستخلاص الإيقاع في مشاهد تبدو لنا في الواقع عادية تماما، ثم بابتعادها تماما عن التكوين الهلاسي المصنوع، قد قدمت أفلاما لا نشعر أبدا بأنها سينما، فالشاشة تصبح نافذة على الواقع الذي تركناه قبل أن ندخل دار العرض، إلا أنها نافذة ترينا أبعادا أوسم ولحظات أعمق لنفس الوقائم التي عشناها.

هذه القدرة على وضع الإنسان في ظروفه المكانية كى تتولد من علاقته الشخصية بالمكان إشارات إلي موقفه تجاه الحياة ، وكى تتحول نظرتنا الي قشعريرة أو شغف، هذه القدرة على تحديد الملاقة بين الإنسان رواقعه هى ما سوف يسعيه جودار بالميزانسين، وهو مفهوم سوف يدعو إليه كيديل للتكويدات التقليدية وللإيقاع المصنوع وهما مرض السينما الفرنسية وقتذلك يلعب دوره الكبير في تشكل جماليات الموجة الجديدة بطابعه .

وخلال هذه الفترة لم يمارس عملا سينمائيا كبيرا، فكل حصيلته من الإخراج السينمائي فيلم تسجيلي، نفذه بالاشتراك مع فرانسوا تروقو، لحساب البلدية، وهر عن إصلاح المواسير، إلا أن جودار حول المادة التسجيلية الجافة الي واقع تنمو فيه الحياة وتتطور من خلال تنتع تساقط نقط المياه في الأحواض والبالوعات حتى تصبح بركا تهدد المدينة، أي أنه أثر سرد حركة تراكم المياه من وجهة نظر استعمال الإنسان للماء. ولأشك أن العنوان الذى اختاره، وهو قصة ماء يشير إلي هذا المعني والي جانب هذا الفيلم التسجيلي، اخرج فيلمين قصيرين، أحدهما بعنوان: كل الشباب اسمهم باتريك و امرأة دلوعة ، ولا شئ هام في الفيلمين إلا قيمتهما التاريخية، فهما يحتويان على صورة جنينية مما سوف يتجسد في حداة نانا في فيلم تعيش حياتها ثم في امرأة متزوجة.

لكن حدثت جملة ظروف جعلت جودار بفكر جديا في أن يدخل عالم الإخراج من أبوانه الواسعة فقد هبطت ثروة صغيرة على زميله وصديقه وأحد كتاب الكابيه كلود شابرول ، وبدلا من أن ببددها شابرول في الاستمتاع بما حرم منه، قرر أن يكون شركة إنتاج، تعتمد على الرأسمال البشرى أكثر مما تعتمد على النجوم والدبكورات. كانت الأمثلة التي ضربتها حركة الواقعية الجديدة الإيطالية لازالت ماثلة في أذهان هذه المجموعة من النقاد، وكان روبرتو روساليني يقضى اغلب وقته بباريس، وسطهم برشدهم ويكسيهم تجاريه، ولهذا عندما كون شابرول شركته، لم يكن أي واحد من زملائه في حاجة الي اكثر من فيلم خام وبضع أصدقاء من الممثلين، أما الديكورات فقد اختاروها وسط الأماكن الطبيعية، وفي شققهم، كما خلقوا نظاما للعمل الجماعي يقضي بأن أي واحد ينتهي من إخراج الفيلم الأول يقوم بمساعدة زميله الذي يبدأ في إخراج فيلمه الأول وعلى هذا النحو اخرج شابرول فيلميه الأولين سيرج الجميل وأبناء العم وعلى هذا النحو أيضا أخرج تروفو فيلمه الطويل الأول الضربات الأربعمائة.

ووسط هذه الجماعة كان جودار أن يصب أفكاره وخبراته السينمائية وحسه الجديد بدور الكاميرا في فيلم طويل أول. وأخذ يبحث عن موضوعات، وكل موضوع لا يثير اهتمامه فقد كان أمام رغبة في أن يقدم للناس الفيلم الذي يعكس ما يدور في أذهانهم وما يمس المشكلة الحيوية التي يعيشونها لحظة عرض الفيلم.

وفي يوم قدم له فرانسوا تروفو مشروع سيناريو في صفحتين عن شاب مثقف يتحول الى قاطع طريق نتيجة اموقف يتخذه صد المجتمع الرأسمالي، لأنه بعد عودته من الهند الصينية، وجد مستقبله قد أغلق تماما. ووجد الموضوع قبولا لدى جودار. على الأقل من ناحية النيما إلا أن جودار كان يهدف، في باريس قبل ١٩٥٨ تنذر بخطر الفاشية، لأن الحزب الاشتراكي (اسما) قد تحالف مع السلطة، وباع ما عاش من أجله من مبادئ، كما تحول كبار أعضائه إلي كبار موظفين في الدولة الاحتكارية، ومن هنا أيضا تحالفهم هنا تأييدهم، وهم في السلطة، للحرب القذرة في الجزائر، كما يقول الفرنسيون، ومن هنا أيضا تحالفهم مع إسرائيل وإنجلترا في العدول الثلاثي علي مصر، وإزاء هذه الأوضاع، كانت تسود الشباب فاسفة عدمية، هي الجانب السلبي للفكر الرجودي، وفحواها أننا مهما خضنا من معارك، فسينتهي بنا الأمر، بعد عشرين عاما، الي المرت فلماذا نناصل؟. أحري بنا أن نفترف من كل المتع الدى تقابلنا في طريقنا، فما سنخرج به من الحياة هو اللذة الحسية، سواه في الاحتراق الداخلي أو في ممارسة أزاء الآخر بن.

وعلي هذا وجد جودار نفسه فى قلب مناخ تشبع بالفوضوية. ولكى يتخذ، بالكاميرا، موقفا إزاء ما يحدث، لكى يتحدث بالصورة عن وضع شباب لم يخرج من الحرب في الهند الصينية الا لكى بساق اللي الحرب في الجذائر، لم يجد سوي موضوع واحد، الموضوع الوحيد الممكن لو أراد أن يكون صادقا: ذلك الذى يدور حول شاب يشير سلوكه إلى هذه التحولات التى طرأت علي الجبل الجديد في فرنسا. وعلى هذا النحو ولدت شخصية ميشيل. أنه، كأبناء جيله، عدمي التفكير، يجد نفسه بلا تاريخ وبلا نقطة بداية ذاتية، ومع ذلك فهاهو يواصل جهوده، ويفيض شبابه بطاقة عارمة لا يدري كيف يوجهها. وما من أحد حوله يتضامن معه، وما من قيم ايديولوجية أو أخلاقية أو إنسانية أثبتت، خلال أبسط اللجارب، إنها قادرة علي أن تحميه من الضياع. ولهذا يتمرد علي كل الأوضاع، لا يكترث بالقانون، فالقانون، هو جهاز القمع الذي تستخدمه سلطة ساقت جيله إلى كل أثواع المجازر كي تشري علي

وعلي عكس كل السينمائيين، لم يبدأ جردار فيلمه برسم الشخصية علي الورق، بل آثر أن يعمل بلا سيداريو مكتوب وكانت فكرته في استخدام هذا المنهج تقوم علي أن السينمائي إذا ما أخرج كل شئ في السيداريو الذي يكتبه قبل التصوير يكون قد تحرر من سيطرة الشخصيات عليه وفقد الدفعة الخلاقة في عمله، ولذا يكتفي بمخطط للموضوع في صفحتين يستخدمه كدليل للإخراج، ثم يقدحم، لأول مرة وبهذه الجرأة، مغامرة اخراج أول فيلم طويل له.

أنه فيلم علي آخر نفس، وفيه يتحقق لأول مرة في تاريخ السينما ما كان يعرف بسينما المؤلف، أي أن السينمائى يستطيع، وهو يمسك بالكاميرا، أن يرتجل موضوعه، دون أن يعد الغيلم علي الورق في صورة سيناريو وديكوياج. لكن كيف؟

يقول جاك لوك جودار:

إنتى ارتجل، لا شك فى هذا، لكننى ارتجل وفي جعبتي مادة ترجع إلي زمن طويل ذلك إننا علي مدي سنوات طويلة نلتقط أشياء كثيرة خلال سنوات طويلة، فإذا ما شرعنا في الممل، نجدها قد برزت فجأة فيما نفطه. وعلي هذا اللحو بدأت فيلمى علي أخر نفس، وكنت قد كتبت المشهد الأول (جين سيبرج في الشانزلزيه) أما الباقي، فقد كان مجموعة هائلة من الملاحظات الخاصة بكل مشهد. ولقد قلت للنسى: أنه نوع من الجنون! . . وأوقفت كل شئ. ثم عدت أفكر: لو أننى عرفت كيف أسيطر، في يوم واحد بأكمله، علي كل شئ، فسوف أستطيع تصوير ما يقرب من عشرة لقطات. وكل ما حدث هو أنني بدلاً من أن أعثر علي المشهد قبل التصوير بوقت طويل عثرت عليه قبل التصوير مباشرة، وهو شئ، ممكن أد عوفنا الى ابن نتجه، والمسألة أذن ليست ارتجالاً واكنها طريقة معينة لصنيط الصورة في

آخر دقيقة.

إذن ليس الارتجال هذا هو الفوضى أو العجز عن تحديد زوايا الصورة وحركة الممثل بداخلها، ولكنه عملية تأليف سيكتبه علي الورق، يبدأ جودار ولكنه عملية تأليف سينمائية. فكما يبدأ الروائي بالتفكير في المشهد الذي سيكتبه علي الورق، يبدأ جودار بأن ينتخب، من الواقع ومن أفكاره ، ما سوف يضعه علي شريط الفيلم الغام. وعندما عرض الفيلم لأول مردة، في ربيع ١٩٦٠، أحدث صدي هائلا، سواء في الصحف العادية، أو في وسط السينمائيين أنضهم. ويكفي أن نعود إلي مذكرات أحد رواد الموجة الجديدة من أسائذة الإخراج الحديث، وأعني به الان ربيبه كي نامس إلي أي حد جمد جودار بصنع أفكار جوهرية في السينما الجديدة.

## يقول الآن رينيه:

عندما خرجنا من العرض الأول لفيلم علي أخر نفس في مارس 19٦٠ أذكر أنه قد احتدم بيننا نقاش حاد جعلنا نرفع أصواتنا ونحن نسير في شارع أوش. كنا في غاية الانفعال وفي غاية النشوة. بسبب الفيلم في حد ذاته، هذا صحيح، لكن أيضا لأن الفيلم كان يقدم دليلا حيا.. نعم كان يقدم دليلا حيا علي إمكان استخدام طرق جديدة للتصوير وللصل لقطة بجوار الأخري ولكتابة الحوار. ولقد وضع الفيلم في متناول يد المعثلين وسائل جديدة للأداء المسوتي. إن شريط الصوت استطاع أن يتحكم في الصورة بعد أن كان يتبعها. ومذذ ذلك الوقت والمغامرة لا تنتهى وفيما مضي. كان الكثيرون يشكون في أن ما حدث يمكن أن يتحقق، لكن هاهم جميعاً أصبحوا، فجأة، علي يقين.

وترجع أصالة الفيلم إلي أنه قد أراد أن يعطينا، من خلال الممورة، ببيضها وإيقاعها (حتى لو أدي ذلك إلى الأعراض عن قواعد المرتتاج) الواقع كما يتراءي اشاب يعود إلي مارسوليا من الهند الصينية، بلا نقود، بلا أمل، فيسرق سيارة، ولا يتردد في قتل شرطى مرور يوقفه لسرعته الهنونية، أنه في كلمة، شاب عدمي، ومع ذلك فهو ليس بلا قلب، لأنه بمجرد ما يلتقي بفتاة أمريكية تدرس بالسريون وتبيع المسحف كي تعيش، بمجرد هذا اللقاء ينفجر ما كان راقدا في أعماقه من عاطفة، إلا انها عاطفة لا تخلو من الحزن. فحتي وهي في أحصنانه، وحتي في لحظات انفعالهما الجنسي، لا تفارقها هذه النفمة الحزينة التي يتكفف فيها الوجود كله. أن بانريشيا وهي شبه عارية تسأله عن معني الوجود والعدم، وتحدثه عن سارتر، ويرد عليها ميشيل بأنه قد اختار الحياة رغم كل ظروف العدم المحيطة به. والي هنا وكل شئ يبدو لميشيل ممكنا. لكن ها هي القيم الجديدة التي خلقتها علاقته ببانريشيا تنهار بدورها، تتغوض كلها وأمام حطامها يقف مشدوها. ما الذي حدث؟ .أن البوليس وقد أخذ يطارد ميشيل قد عرف بعلاقته بالأمريكية، فبدأ يحاصرها بدورها، وفي يوم هددها مفتش البوليس بامنطراره التي سحب جواز سفرها لو لم تخبره عن مكان ميشيل، وكأجبية خافت فالمفهوم والواصح هو أنها وشت به، أرشدت البوليس إلى مكانه، فاستطاع أن يحاصره، وأمام البوليس أخذ يجرى، ويجرى،

ومع ذلك، ورغم مأساة موشيل المادية والمحوية، لا تفارقه حركة كان لا يكف عن ترديدها لباتريشيا اذا تأزمت الأمور: لنفتح فمنا ... ونستنشق الهواء .. واحد اثنين .. واحد اثنين .. شهيق زفير. وعلي الرغم من أننا أمام فيلم يقوم بناوه علي دفعات وشحنات متوالية، لا أثر فيه لقواعد المعالجة التقايدية، الا أننا نستطيع أن نقسمه إلى ثلاثة مراحل: في المرحلة الأولى ينصب اهتمام المخرج علي أن يخلق في نفوسنا الإحساس بما في نفس ميشيل من حب المغامرة. وفي هذا الجزء الأول، تتولد حركة السرد السينمائي من مجموعة من حركات الكاميرا المصاحبة لسيارة، تقطعها، في ومصات خاطفة، لقطات لتغاصيل ما يحدث حول ميشيل، فالسيارة تجري في الطريق الي باريس، ولا تتوقف الا عندما يلمح الشاب جندي البوليس، وبسلسلة ترافيلتج أمامي وجانبي وخلفي، يتراءي كل شئ، الطريق الزراعي وشوارع باريس والناس والمرئيات، من جهة نظر هذا اللاهث أيذا.

حتى سقط، ومن كل الجهات تحاصره نعال رجال البوليس وكعوب بنادقهم.

وعندما يلمح ميشيل الفتاة الامريكية لأول مرة، تنتقل إلي القسم الثانى حيث يتخذ البناء السينمائى إيقاعا مغايرا: فهنا المكان لا يتحرك (غالبا نحن في حجرة بارتيشيا نباغتها فى لحظات حب مم مشيل أو لحظات تأمل ونقاش) ورغم ذلك فلا يوجد ما هو أكثر حيوية وما هو أكثر قلقا من حركات

مع مهيسين و لتصفيف فالمن و فسطي و المنطق من المنطق المنطق المنطق المنطق المنطق المنطق المنطق المنطق المنطق الم الكامير الذي يلجأ إليها جودار في هذا الجو المغروض أنه سكوني خالص. اننا لا نفسي ، مثلا كيف يتحظم المنظور عندما يقف ميشيل في المقهى، فيلمح أحد رجال البوليس. ان الكاميرا تبحث عن منطق المقاود بالدائر تزور وتعد الى الدائرة الكامية المعاصرة كانما تعان عن اللا مخدص

يتحطم المنظور عندما يقف ميشيل في المقهي، فيلمح أحد رجال البوليس. ان الكاميرا تبحث عن مخرج، والمقاعد والناس تدور وتعود الي الثبات، تكأنها محاصرة كأنها تمان عن اللا مخرج. غير أن أهم ما جاء به فيلم علي آخر نفس هو هذا الأسلوب الشخصى والغريد في القطع وفى تغيير زاوية التصوير من مشهد لآخر وبالتالي في المونتاج، لقد كانت القاعدة المتبعة هي التدرج في السرد: فمن لقطة عامة للمشهد ننتقل إلى قطاعات متوسطة وبعد ذلك يتوقف المخرج، في لقطات

السرد: همن لفطة عامة المضيفة دللقال إلى فعناعات مارسعة وبقد دلتا يلوقع المخدرة ، في تفعات مكررة ، في المعانى م مكرة ، عند هذه التفاصيل أو تلك . أما جودار ، فقد جعل القاعدة هي تداعي المعانى: الله تكون في موقف ، فتتذكر ، فجأة تفاصيل معينة ، فإذا بهذه التفاصيل تبرز بلا تمهيد وبلا مراحل انتقالية . أن تعبير فجأة يجد معادلة في المونتاج . ولقد قال لي أحد الذين عملوا معه في مونتاج فيلم المزور الكبير (وهو كلود بوهيريه) أن جودار يحتد اذا ما ذكرناه بقواعد المونتاج الرئيسية ، فهو يقطع بلا راكور غالبا، لأن

الإيقاع هر ما يهمه، ويقول امونتيريه: طظ في الراكور. حتي الآن، كان كل اهتمام جودار منصبا علي ايجاد أسلوب سينمائي بحطم ما يمكن أن نسميه وهم الشاشة فالمنفرج، عادة، يشعر، إذا ما أطفئ الظلام في قاعة عرض، بأن ثمة عالم آخر غير عالمه سينبقئ له من وراء الشاشة، وإنه سيندفع الي هذا العالم المثير تاركا خلفه كل منفصات حياته اليومية.

أن الأحداث الخارقة ، وأشكال البطولة الخرافية التي تقدمها أفلام رعاة للبقر الأمريكية، حيث نجد رجلا واحدا يستطيع بقبصة يده أن يحطم مدينة ويطرح بغرق بوليس بأكملها ثم يغر عائدا إلى ببيته دون أن يصاب بخدش واحد، فإذا بفتاته الساحرة في انتظاره، أقول أن هذه البطولات التى لا نحدث في واقع الناس كانت تفجر، في داخل المتفرح، طاقة مكبرتة، فتجعله يشعر براحة نفسية عجيبة وهو يشهد هذا الفيلم او ذلك، ومن هنا أصبحت السينما جزءا من الممارسة اليومية الهروب من الواقع وللتحرر من منعط الحياة، تماما كالمخدر، وأي سينما تريد أن نحول المتفرج الي انجاه آخر، خاصة السينما التي

تجعل من الشاشة مرآة مكبرة لواقع الجالسين في صالة العرض (بدلا من ان تكون نافذة تفتح علي عالم آخر). أي محاولة من هذا النوع كانت تصطدم، نتيجة لظروف سأشرحها في مناسبة أخري، بأعراض المنفرج وبإفلاس الشركات التي تنتج هذا النوع من الأفلام.

ولكن جودار اختار موقفا أخر. فلم يقاوم عادات المتفرج ولم يعارض طريقته في ممارسة السينما

بطريقة مصادة، بل بدأ من حيث تشكل رغبات المقرج: من النزوع التي التحرر من العجز عن الحركة بالدخول في حركة خارقة. ولهذا كان بناء أفلامه الأولي علي أخر نفس او الجندي الصغير يرتكز ظاهرياً بالطبع علي البناء التقليدي للغيلم البوليسي، تحدث جريمة سرقة، تتبعها جريمة قتل، ثم مطاردة من البوليس وفي الجندى الصغير نظل في توجس من العصابة التي تهدد شابين في مصيرهما، وتغضاف أحدهما ونقلا الأخري، ورغم هذا البناء البوليسي، لا يصل المتفرج أبدا إلي الانفصال عن واقعه، ذلك لأن جودار ، وقد خدعه في أول الطريق، يدفعه إلي أن يتمهل في كل خطوة، ويتلفت حوله كي يعرف معالم الطريق بعد أن ظل، طوال أكثر من ثلاثين عاما لا يهمه من المسيرة سوي لذة الشعور بالجري، فالبناء البوليسي مجرد ذريعة، وليس الغاية علي الإطلاق، لأن الغاية هي أن يحل المتفرج مجموع الظروف التي أنت التي وقوع هذا الحدث الخارق أو ذلك. فاذا كان المخرج يزج المتفرج في مغامرة تشبه إلى حد ما مغامرات الريسترن (كما حدث اميشيل) أو في جو العصابات (كما حدث الميشيل) أو في جو العصابات (كما حدث

لبرونو)، فما ذلك الا لكي يرده، مرة أخري، إلي أرضيه الواقع الصلبة: فما من أحد، من أبطال هذه

الأفلام يكمل مخامرته الخارقة، ما من أحد ينتصر، وما هذا الديل إلى المغامرة مشروع فردي، فوضوى، تعارض به ذات إنسانية مجتمعها إلا أن الشروع ينتهي بالنشل على الدواء.

أذن فبناه الغيلم البوليسى يتحول إلى دراسة للجانب البوليسى في حياتنا. بعبارة أخري، أن جودار في علي آخر نفس أو في الجندى الصغير (أو في رجال الخفر بعد ذلك) يبدأ بمادة موجودة بالفعل في حياتنا هي هذه الطاقة التي ترديدها أن تنفجر في فعل خارق، ثم بدلا من أن يعوض الرغبة في تفجيرها بمخامرة خيالية علي الشاشة يحال لنا هذه المادة ويكشف لنا عن مكزناتها، وعند هذا الحد، لا تصبح غاية المشاهدة أي نحيط بأبعاد الأرضية التي نريد أن نفجر فيها طاقتنا: نعرف أنها طاقة بنقصها التنظيم، لأنها نتاج فعل فوضوى، وندرك إنها تحدث نتيجة لوجودنا في مجتمعات تقوم علي كبت الطاقة وعلي أحداث انكماش مستمر في ماهية الفرد إذ باذ إذ ال أن نستخدم تعبير ا وجوديا.

وهذا البداء الذى ينفرد به جودار هو ما يجعل الفيلم عملية خاصة خلالها يتم ربط المنفرج 
بالعناصر الحقيقية المشكلة لواقعه . ففي آخر نفس كما في الجندى الصغير ، في تعيش حياتها كما في 
المرأة مي المرأة ، تحدث حركة تشبه الدوائر الآخذة في الاتساع ، كدوائر موجات الصوت أو المنوء: 
من نقطة ، هي ذات الفرد ، ننطلق ، في البداية نتصور إنها مغامرة فردية ، وسهلة ولن تصطدم بأي 
عائق . ولكن ها هي الأحداث تتوالي كي تحيط هذه الذات بعديد من الأسوار الاجتماعية والسياسية الخ . 
ان ميشيل ، بتطلعاته ، ويأفكاره الفوضوية وبازدارائه لكل المؤسسات الاجتماعية يشكل نقطة انطلاق ، 
تماما كما تشكل نانا نقطة انطلاق أخري ، بنزواتها وبرغبتها في الذراء السريع ، وبوقوعها بسهولة في 
عالم الدعارة ، وتماما كما يشكل برونو ، بداية نزوع الشاب الذى يريد أن يكون بطل مغامرات دون أن 
بلتزم بأى ميداً سياسي ، وشعاره هو البطولة من أجل البطولة حتى لو رجد نفسه عميلا واحدا من

المرتزقة. أن جودار يوصل مهوانا اللاشمورية الي أقصيي ما يمكن أن تصل إليه لو حدث وتحققت في هذا الواقع المحيط بنا، بتناقصاته، ويصراعاته الدموية، ويما فيه من بيروقراطية أو تكنوقارطية أو ذويان مستمر في هذا الجند المنفسخ المدحل الذي هو المجتمع الرأسمالي في عصر نهاية الاستعمار.

لكن اذا كان جودار ، في أفلامه السابقة ، قد اكتفي بوضع شخصياته في نقطة النماس مع الواقع ، فأنه ، ابتداء من فيلم الاحتقار بنتقل إلي مستوي آخر ، فيه يحال الظروف الكاملة الذي تصنع هذا الواقع . وهذه الظروف الكاملة لا تكفف عن نفسها إلا من خلال تجرية حية ، تجرية تعيشها زوجة شابة ، تدعي كاميل (بريجيت باردو) ، تزوجت من مؤلف روائى يدعي بول (ميشيل بيكولي) . في السنوات الأولي لحياتها الزوجية كانت تشعر بأن سعادتها لا حدود لها: ففي شقة فاخرة ، اسماها زوجها من ماله الخاص (فهو قد خضع لرغبة الناشرين الذين يريدون روايات بوليسية بدلا من الأدب) فأسرف في هذا النوع من الانتاج التجاري حتي حصل علي ثروة لا بأس بها في هذه الشقة ، كان يخيل إليها أن الدنيا كلها تحت قدميها ، وما كانت للتصور ذلك إلا لأنها بعد أن انتقلت من نطاق أسرتها المتوسطة دخلت في نطاق أرسع دون أن تعر بأي تجرية تضعها وجها لوجه مع ظروف مجتمعها .

غير أن هذه التجرية تتحقق من حيث لا تدرى. فغى يوم، ونتيجة لأطماع بول التي لا حدود لها، عرض منتج أمريكي يدعي بروكوش علي زوجها أن يكتب له سينارير لفيلم عن ملحمة الأوديسة الإغريقية يخرجه فرينز لانج، ويفرح زوجها بالعرض، ويدعوها إلي مشاركته في جولاته في البلاتو وفي الأماكن الطبيعية التي اختارها المخرج الألماني (وفي الفيلم يظهر فريتز لانج نفسه، كمادة جودار في تقديم مفكرين وفنانين غيروا مجتمعاتهم في كل فيلم من أفلامه إلا أن احتكاك كاميل بالمخرج وبالمستج وخروجها من نطاق عالمها الضيق، عالم الشقة الأنيقة التي تمارس فيها الحب، إلي العالم الحقيقي المحيط بها، ثم رويتها لسلوك زوجها إزاء المنتج، وخضوعه المطلق له، وسليبته أمام مفتر

شركاته، (والطريف في النولم أن المنتج يقول باستمرار: اذا سمعت كلمة ثقافة أخرجت دفتر شيكاتي) ثم إذلاله لنفسه باستمرار، كل هذا يدفعها، أعني كاميل، إلي اكتشاف حقيقة الأرض التي تقف عليها: إنها قد كرست نفسها ومدحت عواطفها لرجل لا يعارض عوامل النفسخ في حياته، لأنه يريد أن يصل إلي الثراء بأي ثمن، مع أن حبها له قد تولد من شعورها بأنه سيكون ذات يوم كانبا كبيرا. وهذا الشعور هو الذي يتحول الي حالة نفسية ثابتة: حالة ازدراء، أو حالة احتقار كما يكشف عن ذلك عنوان الفيلم والي جانب ذلك، تكتشف كاميل، شيئا فشيئا، وجود فوتين تلعبان دورا رئيسيا في تحويل واقعها إلى حالة

أما القوة الأولي فهي التي يجسدها المنتج الأمريكي. أن طريقته العملية البرجماتية في تنفيذ أعماله, وديناميكيته المجردة من كل اهتمام فكري، وسلطته اللا نهائية (ألم يخصنع بها كاتبا أي إنسانا أعماله, وديناميكيته المجردة من كل اهتمام فكري، وسلطته اللا نهائية (ألم يخصنع بها كاتبا أي إنسانا في عالم ولا يقى من الأخير أدني معارضة) كل هذا يفتح عيني كاميل علي حقيقة عصرها: أنها في عالم بلا قيم، عالم فيه كل شئ يتحول إلي سلمة، لا الإنتاج اليدري أو الآلي وحده، بل الإنتاج اللهدني أيضانا، وشعرها بغراغ مجتمعها من كل قيمة أنسانية يحولها بدورها، لا نهائيا، فهذا ما لا يحدث، وما ان يحدث في الفيلم وإلا فقد مجرر وجوده، ولكن كاميل، وقد بدأت تري زرجها كالمار بوينت تحركه خيوط المنتج الأمريكي أرادت أن توظر رجولته وترده أيضا إلغ ربي يبتسم ويعتبر ما باستفزازه علي طريقتها الخاص، تازة تقبل المنتج بروكوش أمام زوجها فإذا بالأخير بيتسم ويعتبر ما حدث نوعا من الهزاج، الأمر الذي يزيدها توزاء فقور، بعد عدة تجارب، أن تعود الي ما كانت عليه قبل زواجها، سكرتيزة وكاتبة علي الآلة الكاتبة، مستفيدة من الطروف الجديد الذي سمح لها بالتحوف على هذا السيدمائي المليونير. وقد تكون مجرد نزوة، وربما تمقمها لر أن بول قد استعاد شخصينه الحقيقية. لكن لا شئ مما تتوقعه يحدث، ولا شعوريا تجد نفسها قد هجرت بول ومحبت بروكوش الذي

يعجب بها فى نزهة بسيارة ، وتشاء الظروف أن تنقلب السيارة وتمترق جلتهما ، وعدد هذا الحد يستيقظ بول . وواضح أن هذه القوة الأولي تتمثل في عالم الاحتكارية كما تبرز علاقاته بشكل محسوس في المجتمع الأمريكى فيما بعد الحرب، هذا المجتمع الذى ورث فاشية هتار وأضاف إليها سطوة رأس المال

ويمارض جردار هذا المالم المتأمرك، حيث شعار اذا سمعت كلمة ثقافة أخرجت دفتر شيكاتي هو السائد، بعالم العضارة الإغريقية، أو ما تبقي منها مما هو أصيل وعريق، ومع ذلك فقد تجمد، تمثله تماثلي آلهة الإغريق في الفيلم الذي يخرجه داخل الفيلم الأصلى مخرج حقيقي، كان قد فر من هنار ومن وزير دعايته جويلاً، في عام ١٩٣٣، ، رغم أن الأخير، أعني جويلاً، كان قد عرض علي لانج أن يضع مصادر السيلما الأمانية تحت تصرفه إذا قبل العمل في ظل الدازية، ان فريتز لانج يمثل القوة الثانية، تلك التي لم تعد لها فاعلية كبيرة في المجتمع الحديث ومع ذلك فهي وحدها التي يستمد منها الانسان، مقامات حضارته،

ولا يوجد من يجهل كلمة جويلا الشهيرة. إذا سمعت كلمة ثقافة أخرجت مسدسي. لقد كانت تشير إلي ما في النظام الهتلارى من معاداة للفكر، ومن إصرار علي فرض وجوده بحكم المسدس وحده. وعندما نجد منتجا أمريكيا يضع دفتر الشيكات في مكان المسدس، فمعني ذلك أن الخطر المحدق باللقافة، وبالقيم الإنسانية، وبالحصارة عامة، مازال هو، كل ما حدث هو أن أسلوب الاحتكاريين قد تغير، فلم يعد لديهم لا الوقت ولا الرغبة في تطويق المثقفين أو إرهابهم، أنهم، بدفائر شيكاتهم، يحطمونهم من الدلفل دن أن يلتوا أدنى مقارمة منهم.

والفيلم كله هو العملية التي في قلبها يبدأ دفتر الشيكات في غزو بول. صحيح أن بول، منذ البداية يكاد بكون متأهبا لهذه العملية، لأنه في مطلع حياته الأدبية، أثر العمل الروائي السهل، أو الأدب التجارى، فبدلا من أن يدرس تكتيك الرواية الحديث ويبذل جهدا كى يصبح له أسلوبه وطابعه كروائي، أ أخذ يكتب روايات بوليسية، اكن صحيح أيضا أن بول كان يعتبر أنه لا نوجد وسيلة سوي هذه التثبيت اسمه بين الناشرين وهو يخطو الخطوة الأولي في عالم التأليف، كما يعتقد انه، بعد ذلك، بعد أن يصبح اسما ما، سيفرض مؤلفاته الحقيقية على الناشرين، بدليل أنه، في نهاية الفيلم، بعد مصرع كاميل، بدر، كش قد أغلق على نفسه بابه وأخذ يكتب مسرحية كان يوجل مشروعها عاما بعد عام.

وفي الاحتفار يحتفظ جودار بالبناء القائم علي دوائر تتسع بالتدريح. فالغيام يبدأ من نقطة واحدة: من مشهد حب، في غرفة الزوجين، تتحول فيه الألوان الي بقع والي علاقات إيقاعية بين الأزرق والأصفر وما يتدرج بينهما وهذا الجر الحميمي يكون في مجموعه ما يشهد الغرض الطمى هل يمكن في محتمعا الحالي أن يمتمر هذا اللوع من السعادة بمعزل عن التناقضات المحيطة بنا من كل جانب؟

ثم تتسع النقطة لتصبح دائرة صغيرة، مع بقاء كاميل في المركز. فنحن الآن في كابري حيث يصبور لانج فيلمه، وحيث الألوان الكلاسيكية، خاصة تماثيل الآلهة الإغريقية والملابس القديمة والأعمدة ومياه البحر، تشكل تباينا حدا (كوندراست) مع الألوان الحديثة (الشقة الشارع الأزياء سيارات مجتمع اليوم الث). ولأندا نري الأساعها تبدأ دائما من وجهة نظر كاميل، ولأن كاميل في مركز الدواتر تتأمل (فالدوائر كلها مع اتساعها تبدأ من مركز واحد) فلا يوجد تعقيد في بناء الغيام، وهذا ما ليوسر رأي جودار نفسه في فيلمه عندما قال عنه في حديث له مع ايغون بابي: أن الاحتقار فيلم بسيط، رغم انه يدور حول جملة أشياء معقدة، وهو أثرب إلي التأمل منه الي الوثيقة، وفي هذه المرة لا توجد شخصية رئيسية، وهذا هو الجديد بالنسبة لي، وانما نوجد مجموعات، كلهم غرقي في عالمنا الحديث، ممثلا في جزيرة غلمضة ومثيرة، هي كابري، حيث المياة الزرقاء وحيث الشمس وحيث يجب إعادة

خلق كل شئ، بما في ذلك السينما.

وفي رأيي أن جردار يمتملم للحماس اكثر مما يستسلم لرغبة تقييم عمل أنجزه ، فمثلا بالنسبة للشخصيات لا تكاد نري أى تطوير نفسى ، بل ولا حتى أى قوام انساني لأحد منهم ، باستثناء كاميل: فكاميل هى التى تنظر إلي الأحداث وقد اتخذت مسافة منها، لأنها تنحل هذه التجارب لأول مرة فى حياتها ، ولهذا فروياها هى رؤيا من يري الأشياه ، بعيون مدهوشة ، بينما الباقون ، وهم غرقي في قاح الأحداث، لفرط انغماسهم فيها ، لا يقطنون إلي ما فيها من معاداة لما هر إنسانى، فلا بول يشعر بأنه بيبع كيانه كمفكر كى يسدد ثمن الفيلا التى اشتراها لكاميل في كابرى، ولابروكوش يدرك أنه ينشر رسالة الاستعمار الجديد مراصلا عمل النازية .

إلا أن أهمية فيلم الاحتقار بالنسبة لتطور المخرج تبدو في هذه القدرة علي دفع المتفرج إلي استخلاص حقائق جرهرية تتعلق بقضية المصير الإنساني في المجتمع الرأسمالي المعاصر، ولقد كان من الصحب علي أي سينمائي أن يطرح في فيلم واحد مشكلة واحدة من هذه المشاكل المعديدة التي بثيرها الفيلم، ولو أواد أي سينمائي أن يطرح هذه المشكلة الواحدة، فغالبا ما ينتهي به الأمر إلي الوقوع في فخ الخطابة أو ترديد الشعارات السياسية غير أن جودار قد تجنب، بتوفيق كبير، هذا الفغ، وذلك باللجوء الي حل درامي سهل: هو وجهة النظر فالفيلم أشبه بانطباعات تلتقطها شخصية حساسة جدا من اللوقع، هي كاميل، ثم تحاول أن تفسر لدفسها هذه الإنطباعات لكنها، وهي في عزلة إجبارية، نتيجة لغرق زوجها في مشاريعه، لا تمتح حق مشاركة الآخرين في هواجسها، ومن هنا يتحول خط الدراما الى مونولوج.

ورغم ذلك، فالمونولوج لا يشكل سوي خط واحد من عدة خطوط في الفيلم، وهذا هو السبب في أن جودار أعتقد أنه لم يرسم شخصية واحدة هي محور الدراما والعقيقة هي أن بروكوش يمثل خطا آخر، خط العقيقة المباشرة، البراجمانية، وبذلك يخلق بحدا ثانيا لدراما كاميل، فهذا الواقم الجديد: النقود والقيلا والحب سنعرينا عن أى شعور بالمأساة، فهذا هو حال الدنيا الآن، تماما كما تصور بول. وهذا البعد الثاني يخلق مع البعد الأول ما يشبه الصدي أو رد الفعل، فما أن تنفعل كاميل في موقف وتبدأ في إعادة تقييم وضعها ووضع زوجها حتى نجدها، في الموقف الثالي وقد انغمست في العالم، المعتم الساحر الذى تصنعه نقود بروكوش. وما حركة الفيلم سوي التصاد الناشئ بين البعدين، وإزاء كل هذا توجد مسافات من الصمت تتخلل السياق، هى الذى تتمثل في هدوء فرتز لانج وشعوره بتكريس الذات وهو يعيد وضع تمائيله القديمة بالقرب من مياه كابري، كأنما كل ما يحدث حوله مجرد عوارض طارئة، وكأن ما يفعله هو اليقين، أن سكينة النفس هذه تبدو، في الواقع، صورة مضحكة، لكنها آسية إزاء مأساة كاميل المحرية، أي شعورها بانسحاق زوجها، وأيضا ازاء مأساة موتها. ومع كل، فهذه الصورة المضحكة لمرينة، وقدة المورة المضحكة برينا، بعنف وقوة الى وضعنا: إننا نعيش في عالم بروكوش، فهل نواصل الطريق؟

سوال لن يكف عن أن يغرض نفسه بين فيلم وآخر، وبين فيلم وآخر برتحول من قضية عامة الي قضية فردية ثم من قضية فردية إلى تساءل عن أسلوبنا في ممارسة أبسط لحظات حياتنا العادية، كل هذا دن أن تنفصل الجزئيات عن القضية الرئيسية .

ومن أهم أفلام جودار التى تقدم لذا الجزئى من خلال هذا المنظور هو بلا أدني شك فيلمه امراة متزوجة ففي هذا الفيلم لا يبحث المخرج المفكر عن دراما، خلف نبض الواقع اليومى، وإنما يطرح الراقع اليومى نفسه في صيغة سؤال، وفى هذه المرة يتخذ السؤال الصيغة الآتية: ما هى الصورة التى تجعلنا نرتبط برياط زوجية اذا كان هذا الرياط لا يحقق لذا أى طفرة في وجودنا؟

والسؤال لا يطرح أبدا في الفيام، بل ربما لم يكن هدف الفيام البحيد هو أن يطرح هذا السؤال، وانما يبرز السؤال علي هذا النحو نتيجة التابع الوقائع، ففي أول الأمر، أراد جودار أن يجرب أسلوب

141

سينما الحقيقة في إطار محدود، هو متابعة الحياة اليومية، مجرد يوم واحد، في حياة امرأة باريزية، ثم مع تعميق الموضوع، انتهى جودار إلى شكل شبه درامي لفيلم يتناول حقيقة الأسباب التي تجعل الفرنسية تشطر حياتها إلى شطرين من ناحية ترتبط بزوج يحقق لها كيانها الاجتماعي ينشئ لها بيتا

ويحمل أولادها اسمه، ومن ناحية أخرى ننطلق من هذه القاعدة إلى مغامراتها الخاصة كي تستمتع بالحياة كما تشاء، في أماكن اللهو أو بين أحضان عشيق. وكانت النتيجة هي هذا الفيلم الغريب. وفي

حديث تجربه معه الناقدة ايفون بابي، يوضح جودار المنهج الفريد الذي اتخذه في فيلم امرأة متزوجة فيقول: أن فيلمي عملية تنقيب. وأنا أنقب ولا اخترع شيئا، أنني أوضح كيف تتكون المرأة ومن أي شئ تتكون ثم أظهر ذلك في أجزاء منفرقة ولقد كان في وسع آلة الكترونية أن تسجل هذه العناصر وتمكنا

بإجابتها هي، وكان في وسع سيناريو أن يكتب وفق منطق معين، وأن يصبح قريبا من السيناريو الذي أعددته. أنى أقوم بعمل عالم الاتنولوجيا: فكما يحاول ليفي ستراوس أن يعطينا فكرة عن المرأة في مجتمع بورينو البدائي، حاولت أنا أن أعطى فكرة عن المرأة في المجتمع البدائي عندنا عام ١٩٦٤ .

والوهلة الأولى يبدو جودار كأنه يداعبنا أو يسخر من تفسيرات النقاد المختلفة بالنسبة لفيلمه، لكن ما أن نتأمل السياق الغيلمي في امرأة متزوجة حتى يتضح لنا أنه، بالفعل، قد لجأ إلى منهج الدراسة

الاجتماعية لوضع المرأة الحديثة. فالفيلم يدور حول حياة شابة هي شارلوت، رسميا تعتبر مثقفة فهي تعمل محررة مجلة نسائية وهي أيضا زوجة لرجل أعمال كما أنها أم لصبي في سن الدراسة الابتدائية، ورغم هذا كله فهي تمارس حريتها العاطفية كما تشاء، ويبدأ الفيلم مغامرة شارلوت وقد انتهزت فرصة غياب زوجها بالخارج، وذهبت الى شقة روبير، عشيقها، الذي يعمل ممثلا مسرحيا. وفي الجزء الأول من الفيلم، لا يركز جودار الا على شئ وإحد، هو عناصر الجو الحميمي الذي يعيشه العاشقان، فأول

لقطة عبارة عن شاشة بيضاء إنها نقطة الصفر في العلاقة التي تربط شارولت بروبير. ملاءة السرير

۱۸۲

، بعد ذلك تتابع لقطات للتفاصيل الدقيقة لتلك اللحظات العاطفية ، ويسير سياق المشهد على النحو التالي. · فىعد الشاشة البيضاء (ملاءة السرير) تدخل الكادريد شارلوت اليسرى، ونرى على إصبعها خاتم الزواج، وتظل تمتد حتى تكتشف الكاميرا عن ذراعها حتى المرفق، وخارج الكادر، نسمع شار لوت، وهي تهمس: لا أعرف وبطريقة البناء الموسيقي الذي يقوم على نقط التضاد كونترابويت، تظهر بد روبير يدورها وتتسلل حتى يعثر على يد شارولوت، وبالمثل نسمع روبير دون أن نراه: لا تعرفين اذا كنت تحبينني ؟، هذا بينما يد روبير تشد على رسخ شارلوت، ثم تبدى الأخيرة دهشتها لأن حبيبها بيدو مبهور الأنفاس: لم تتحدث دون أن تلتقط أنفاسك؟ مازلنا بخيرا. وعند هذا الحد يمزج جودار بين ما يحدث على السرير وبين الحركة التالية، وها هي شارلوت، في لقطة أمريكية (تبدو حتى الركبة) وقد أدارت ظهرها لنا، نحن المشاهدين، ووقفت ازاء روبير، تسمعه يعلق على ندبه بظهرها: ما هذا؟ هنا، في ظهرك؟، وبصوت خفيض، تميل عليه وتوضح: أوه !.. حدث هذا عندما كنت صغيرة! ، وكما حدث من تنويع على نغمة الأيدي وروبير وشارلوت فوق الملاءة، نلمح نفس العناق: تدخل يد روبير الكادر من أسفل وتصعد حتى كنف شاراوت لتحسس ظهرها بالشعر، (في لقطة متوسطة) تجلس شبه عاربة وقد انحنت على ساقي روبير الغزير بالشعر وطوال المشهد، تتجزأ وحدات اللحظة الانفعالية، فالأيدي، كما رأينا، تظهر وتختفي ولا تختفي إلا لتعود إلى الظهور في وضع آخر، وكذلك الوجوه تارة هي بروفيل، وتارة بيضاوي أسفل خصلات شعر. ان كل العناصر المشكلة لهذه العلاقة الحميمة تتراءي، عنصرا عنصرا، ومن تصادها أو من توافقها، تحول إلى جمل موسيقية، لدرجة أن المشهد كله يتخذ، باستمرار حركته، وحدة لها مقومات الفنية الكاملة: إنها حركة في سيمفونية. ولهذا المنهج مزاياه . فمن حيث هدف المخرج ، وقد حدده بأنه عملية تنقيب ودراسة اجتماعية ، يظهر واضحا أن تقنيت كل لحظة زمنية إلي العناصر التي تكونها، بمعني أن لحظة الحب هي مجموع اللمسات والخفقات والنظرات التي ، يتتابعها تشير إلي تدفق الانفعال في كيان الحبيبين، أقول أن تقتيت كل لحظة زمنية يضعنا كمشاهدين، أمام المكونات الحقيقية الدرع محدد من السلوك الإنساني . وهذا بالفعل ما يفسر عبارة جاءت على لمان جودار بشكل عابر ، واساء الكليرون فهمها . فقد قال:

هذا الغيلم هو عماية تنقيب عن المرأة. ولنتصور انسانا يطرح أسئلة حول كوكب مجهول (مثل الفارسي عند مونديسكر أو هرون عند فولتير) أنه يسأل: من هم الرجال؟ وعندئذ نجيبه: أنهم أناس لا يعيشون بلا نساء، ثم بعد ذلك يموتون، وهنا يسأل: ومن هم النساء؟، ولسوف نجيبه: أنهن مصنوعات من الأذرع والسيقان والمينين والجوب والسوتيان وكذلك من الزواج والأكاذيب والمواعيد والحنان والمساقة!.

وبرد مقومات حياة المرأة على هذه العناصر، ثم تناول كل عنصر علي حدة، ينتهى جودار إلي معنى حدة، ينتهى جودار إلي معنى كبير، هو أن المرأة لا تعيش ككيان متكامل، فليس سلوكها نتاج رعي بوجودها ككل، وإنما هي تمارس الحياة علي مستواها البيوايجي، ثم على مستوي الاستجابة الثلقائية لأي متمة ولأى نزوة. ويوضح ذلك رأي آخر قاله جودار مداعبا: أن فيلمي تحية أوجهها للبروفيسور باقلوف ولنظرية الأفعال المنكسة.

وهذا صحيح تماما، ففى عصرنا، وقد وصفه جودار بأن المجتمع البدائى عام ١٩٦٤ فقد الفرد ذاتيته نتيجة لاتساع وتعدد مظاهر الحصارة الآلية دون أن يقابلها ثراء إنسانى. غير ان ما يرتفع بمعالجة جودار عن مستوي الفيلم التسجيلى هو أسلوب تناول العناصر التى أشار إليها ، كالأيدى والشعر والملابس الخ، فالمخرج لا يعرضها ولكنه يعيد بناء اللحظة التي تلعب دورا حيويا فيها، فهو، باللجوء الى الترابط الابقاعي الذي أشرت إليه بصدد المشهد الأول (كونترا بوتيه البناء) يحلل العناصر في نفس الوقت الذي بدفعها فيه إلى إعادة التجربة الحية التي تظهرها في حالة تفاعل، ومن هنا فنحن دائما في مستوبين: مستوى شعوري، ومستوى تأمل. فبينما نكاد ننزلق داخل التجرية، وبينما نوشك على

الاندماج مع روبير وشارلوت، ينقلنا المخرج، بحركة كاميرا معارضة، إلى عنصر جديد، فيفرغ نفوسنا من الانفعال؛ لأن عبوننا نتساءل هنا. ومع ذلك فمع كل تساؤل يرتفع إيقاع اللقطة، يرتفع إلى الحد الذي نكاد نصل فيه إلى قمة انفعالية. إلا إن هذه القمة لا نبلغها أبدا. وهذا بالضبط ما يرمى إليه

المخرج: أن يبقينا باستمرار في منتصف المسافة بين المجرد وبين المحسوس. عنى الأقل، هذا ما يحدث في نطاق المشهد الواحد، أما بناء الفيلم ككل، فهو يؤدي إلى نتائج

أكبر. على سبيل المثال، هذا التطابق بين مشهد الحب في شقة روبير العشيق وبين مشهد رجوع الزوج بعد رحلة طويلة وشوقه لعناق شارلوت. في المشهد الأول، كما في المشهد الثاني، نتابع حركة الأيدى،

والعناق، والهمسات، والأمثلة على نحو متماثل. وإذا كنا، في مشهد الحب الأول، قد أخذنا بفعل هذه الدفقات العاطفية، فمما لا شك فيه أن إعادة نفس الحركات الحميمة، مع اختلاف الأوضاع (الزوج بعد العشيق) يعتبر نفيا للعاطفة الأولى، وبهذا نشعر بأننا أمام واقع سطح: واقع آلى، في قلبه تمارس المرأة الحنس بسأم، وبلا تمييز بين رجل وأمرأة ، أي إنها، في كلتي الحالتين، قد انساقت وراء حافز غير

مدرك، لا لها ولا لأي انسان آخر، انها تستجيب تلقائيا لمؤثر خارجي، كما تستجيب خلايانا العصبية لأى منبه، بمعزل عن الوعى. وهذا الملوك البافوفي لا يسيطر على المرأة في حياتها العاطفية فحسب، بل أيضا يطبم كل

أفعالها في الحياة العامة. فمثلا، في مشهد خارجي، نجد شارولوت، وقد تركت روبير في طريق عودتها

الي البيت، تصطر إلي التوقف أمام واجهات محلات الأزياء فإذا بها وقد نسيت تماما حبها اروبير وارتباطها بزرجها، واستسلمت كاية لفتنة الموضة.

وهر مشهد من أندر المشاهد في السينما الجديدة. انه يوصل عملية الإخراج إلي مستوي الفكر العالمي المعاصر، دون أن يلجأ إلي الحوار الخطابي أو الي التهريج السياسي.

الفصل الرابح

مقال مترجم

برجماد یکتب أنامؤلف أفلامی

مجلة المسرح والسينما أبريك ١٩٦٨

إن إخراج الغيام، بالنصبة لى، ضرورة غريزية، حاجة تشبه الجوع والظمأ. وهناك من يعبرون عن أنفسهم بتأليف الكتب أو بالصعود إلى قمم الجبال، أو بصنرب الأطفال، أو يوقص السامبا، أما أنا فاعبر عن نفسى بعمل فيلم.

ويرينا كوكتر العظوم، في فيلمه دم شاعر، الانا العليا وهي تتعثر في دهليز فندق الكابوس ويجملنا نلمح خلف كل باب من أبواب الدهليز، مكونات هذه النفس التي تشكل الإنا.

ومع أندى لا ازعم اليوم أن شخصيدى ند الشخصية كوكدو، إلا إندى فكرت في أن أصحبكم في جورة في أن أصحبكم في جورة في استوديوماتى الداخلية، هنا حيث يتم إعداد أفلامى بصوره غير مرئية. إن هذه الزيارة التي أخشاها سوف تخيب ظلونكم: لان الديكورات كلها في حالة فوصنى دائمة، لانشغال صاحب الأستوديو بأعماله لدرجة أنه لا يجد الوقت الكافي لترتبيها، فضلا عن إن الإضاءة رديئة للغاية في بعض الأماكن، وعلي باب كل حجرة لافتة كتب عليها بالحروف العريضة: خاص، وأخيرا فالدليل نفسه يتماعل أحيانا عما إذا كان ما يرى كل ما يريه يستحق عناء الرحلة.

إذا نظرنا لاهم عنصر من عناصر الفن السينمائي الأساسية، وأعني به الشريط الغام المنقوب، 
سنلحظ أنه مكون من صور صغيرة مستطيلة، ٥٢ كادر في كل متر، وكل منها ينصل من الآخر بخط 
أسود ثقيل. فإذا نظرنا إليها عن قرب، فسنكتشف أن هذه المستطيلات الدقيقة والصغيرة، والتي كانت 
تبدر، لأول وهلة، تشمل علي موتيف واحد لا يتغير، ستكشف أن كلا منها يختلف عن الآخر بتحديل 
لا يكاد يلحظ في حركة هذا الموتيف، وعندما يقوم ميكانيزم آلة العرض بجذب هذه الصور كي تتلاحق 
على الشاشة، فأنها تعطينا وهم الحركة.

وبين كل مستطيل من هذه المستطيلات يدحدر غالق آلة العرض أمام العدسة، ويغرقنا في الظلام التام كي يفسح الطريق للمستطيل التالي، فنحود إلى العضوء الكامل، وعندما كنت في العاشرة من

111

عمرى، أدرت أول مصباح سحري في حياتي، وما زلت أذكر قماشه التل ومدخنته ومصباحه الغازى وأفلامه التى تتكرر إلي ما لا نهاية. كنت أجد الظاهرة التى أشرت إليها مقعمة بالأسرار، ومثيرة، واليوم أيضاً تملاً نفسى تلك القضويرة التي كنت استشعرها في صباى عندما أفكر في أنني، في حقيقة الأمر، المارس السحر والعاب الحواة وإن السينما لا توجد الا بقضل عدم كمال العين البشرية وعجزها عن أن تزي أي انفصال في الصور التي تتابع بسرعة، بل تبدر لها متماثلة أساسا ولقد قمت ذات مرة بعملية حساب انتهيت منها إلي أنني لو أخرجت فيلما مدته ساعة، فأنني بالفعل، أغرق في الظلام الشامل خلال ٢٠ دقيقة. ومن هنا أدركت بأنني أقرم بعملية نصب كلما اخرجنا فيلما نتيجة لاستخدامي لاآلة صممت حسب نقص فيزيائي في الانسان، أنه بفضلها أنقل جمهوري من شعور معين الي الشعور المصناد له، تماما كما أو كنت أضعهم علي أرجوحة: إننى أدفعهم إلي الصحك، ثم إلي الصياح فزعا، وبعدئذ أجملهم يبتسمون ويؤمئون بالأساطير ويعانون من الغيظ، ويتلاءمون مع ما يرونه ويتحمسون ويشخطون ويتثاءبون من المأم, إننى إذن أما مخادع أو انني في حالة ما اذا كان الجمهور علي وعي بالنصب أزاول عملا من أعمال الحواة. انني أقوم بعمل منفر، ومعي أدق وأعجب آلات السحر الني اخترعها الإنسان في تاريخه كله.

وهنا يكمن وكان لا بد من ذلك إشكال أخلاقي لا يحل، يواجه كل من يصنعون الأفلام وكل من يستظرنها.

أن فقدان التوازن له عواقب أليمة بالنسبة للمخرج المدقق الواعي أكثر مما يحدث الراقص علي الحبل أو للاكروبات الذي يقوم بدورات كاملة في أعلي السيرك وبلا شبكة تحده. ذلك لأن الخطر واحد بالنسبة المخرج كما هو بالنسبة لراقص المتوازيين: لو وقع فسيقتل نفسه. ولا شك أنكم تعتقدون أننى أبالغ هنا: فليس إخراج الفيلم عملا خطيرا إلى هذا الحد !.. ومع ذلك ما زلت أوكد ما أقوله: أن الخطر متساو. وحتى لو كان المخرج حاويا، كما قلت فلا يوجد منا من يستطيع أن يصلل المنتجين ومديري الدنهك وأصحاب دور العرض والنقاد إذا امتنع الجمهور عن رؤية الغيلم وحرم المنتجين ومديري البنوك وأصحاب دور العرض والنقاد من مورد رزقهم.

وأستطيع أن أضرب لكم مثلا بتجرية حديثة جدا، ما زالت ذكراها تبعث في نفسي القشعريرة، وهي تجربة تعرضت لها فيها لخطر فقدان التوازن. ان منتجا ينفرد بجسارته استثمر نقوده في أحد أفلامي، وهو الفيلم الذي عرض، بعد سنة من العمل المضنى، بعنوان ليلة السيرك، وأجمع النقاد على

تحطيمه، وأمتنع الجمهور عن رؤيته . وأصبح في وسع المنتج أن يعمل حسابا لخسائره، وأصبح على أنا نفسم، أن أتهيأ لانتظار سنوات طويلة حتى أشرع في تجربة جديدة.

ولم فرض وأخرجت فيلمين أو ثلاثة تؤدي الى السقوط المالي، فسيري المنتج وهو على حق أن الأفضل ألا يعتمد على ما يسمى بمواهبي الفنية: وعندئذ يجرد الحاوي من آلته.

وهي مخاوف لم أكن أعانيها عندما كنت أصغر سنا. كان العمل بالنسبة لي لعبا مثيرا، وسواء جاءت النتيجة بالفشل أو بالنجاح، فقد كنت أفرح وأبتهج بعملي كما يفرح الطفل ويبتهج بقصوره التي يبنيها من الرمال أو من الفخار.

ثم تحولت اللعبة إلى معركة مريرة. فالآن أواصل السير على الحيل وأنا على وعي كامل بالخطر، وأصبحت الحلقات التي تربط الحبل تسمى بالخوف وبعدم اليقين. وكل عمل أخرجه يعبئ مصادر

طاقتي جميعها، لأن الإبداع الفني أصبح وإجبا له مطالبه، بفعل أسباب خارجية وداخلية معا، وبفعل

198

أسباب اقتصادية أيضا. واليوم أصبح الفئل والنقد وبرود الجمهور من أحد الجروح التي تصيبنا، وهي جروح لا تلتلم الا بعد وقت طويل، تاريحه ندويا اعمق وأكثر دواما.

ولقد كان من عادة جان انوي، قبل أن يشرع في عمل فني، أو بعد أن يبدأ كتابته، كان من عادة جان المنجة بالغة فيما عادته أن بمارس لعبة صغيرة كي يطرد الخوف. فكان يقول: أبي ترزي وهو يجد متعة بالغة فيما تصنعه يداه سواء كان بنطلونا جميلا أو جاكتة أنبقة. وهذا هو رضاء الحرفي عن نفسه، وفخر الإنسان الذي يعرف مهنته. ومع ذلك قأنني اعرف أنذي إذا تحدثت علي هذا النحو فأنني لا أفعل ذلك الا لكي أخدع نفسي، وفي داخلي يصبح القاق الذي لا يقمع: ما الذي تقعله ويمكن أن يدوم؟ هل في أفلامك مدر واحد من البليكول جدير بأن ينتقل الي الأجيال المقبلة، أو جملة ممثل واحدة أو موقف واحد يمكن أن يكون حقيقيا بشكل صادق وقاطع؟.

وعلي أن أجيب علي ذلك، ربما بدافع عدم طراعيه غير متأصلة، حتى لدي أكثر الفنانين اخلاصا: لا أعدف بل أمار ذلك.

وأعتذر لكم اذا كنت قد وصفت طويلا وبكل هذا الاسهاب المشكل المحير الذي يفرض نفسه علي موافق الأفلام، فقد أنتابتني الرغبة في أن أحاول أن أفسر لكم السبب الذي يدعو عددا كبيرا ممن يكرسون أنفسهم للآخراج السينمائي في أن يستسلموا لنزعة لا تفسر بوضوح، غير مرتبية، ولماذا نشعر بالخوف، ولماذا نقم من كرامتنا ونمحو أنفسنا في تنازلات ومساومات قاشة سامة . لابد دائما من وضع ردود فعل الجمهور في الاعتبار.

وأود مع ذلك أن أنمهل قليلا ازاء أحد مظاهر المشكلة، وأهمها، وأصعبها إدراكا، وأعني به: الجمهور.

ان المخرج يهتم بوسيلة تعبير لا تهمه هو وحده، بل تهم أيضا ملايين الناس الآخرين، وغالبا ما تتنابه نفس الرغبة التي تتناب الفنانين الآخرين: اليوم أريد أن أحقق نجاحا، أريد الشهرة الآن، أريد أن استحد على إعجاب الناس وأسحرهم وأهزهم على الفور .

وفي منتصف الطريق بين الرخبة وبين تحقيقها، يوجد الجمهور، وهر لا يريد سوي شئ واحدناقد دفعت ثمن التذاكر، وأريد أن أتسلي، ويجذبني الموضوع، ويجعلني أعيش فيه، أريد أن أنسي همومي، وأقاربي، وعملي، أريد أن أخرج من نفسي. انني هنا، جالس في قلب الظلام، وأريد الخلاص، كما تريد لمرأة على وشك أن تضع.

والمخرج الذي يعرف هذا المطلب والذي يعيش على نقود الجمهور يجد نفسه في موقف عصيب. انه موقف يغرض عليه متطلبات عديدة. واثناء اخراج فيلمه لابد له بغير انقطاع، أن يدخل ردود قعل الجمهور في اعتباره. وإنا شخصيا أطرح على نفسي باستمرار هذا السؤال: هل يمكنني أن أعبر عن نفسي بطريقة أسهل، وأنقي، وأكشر ايجازا؟ وهل يفهم كل واحد ما أريد أن أقوله الآن؟ وهل يمكن لأبسط الناس أن يتابع سياق هذه الأحداث؟ ثم بعد ذلك أسأل نفسى هذا السؤال، وهو الأهم: إلى أي حد من حقى أن أقبل التذاذ لات وأنن تعدأ واحداث، رخاه نفسى؟.

والحق ان كل عملية تجريبية تتطلب مغامرة كبيرة، وتستلزم التعرض للخطر، لأنها تبعدنا دائما عن الجمهور. الا ان الابتعاد عن الجمهور ممكن ان يؤدي الي العقم والي الغزلة في برج عاجي.

عن الجمهور . الا ان الابتماد عن الجمهور ممكن ان يؤدي التي العقم والتي العزبه هي برج عنجي. ولذا كان من الأمور الذي أثمناها أن يضم المنتجون والمديرون القنيون الآخرون عديدا من

المعامل تحت تصرف المخرجين صانعي الأفلام. ولا شئ من هذا يحدث حاليا، فلا يثق المنتجون إلا

بالمهندسين ويتصورون، بكل حماقة، أن سلامة صناعة السينما تتوقف علي الاختراعات والآلات والتعقيدات التكنيكية. ولا يوجد ما هو أسهل من إشاعة الرعب في المتفرج بل يمكننا أن تصييه بالذهول، بالمعني الحرفي لهذه الكلمة لأن أغلب الناس لديهم، في مكان ما في نفوسهم، خوف داخلي مهياً للانطلاق، لكن الأصعب هو أن تدفع الجمهور إلي الصنحك، الي الصحك باعتباره تعبيرا إنسانيا كبيرا، برتكز على موقف تجاه العياة (وليس قنشات أو حركات اكروباتية) ومن السهل أيصنا أن نضم

المتفرج في حالة نفسية أسراً من الحالة التي كان عليها قبل أن يشهد العرض ولكن اصعب الأمور هو أن تضعه في حالة نفسية أفضل. ومع ذلك فهذا بالمنبط ما يوده المنفرج كلما اتخذ مكانه في قاعة السينما المظلمة. ومع ذلك، كم من مرة وبأي وسئلة استطعا أن نشعه على هذا النحو؟

انني أفكر واسترسل في استدلالاتى بهذه الطريقة مع انني أعرف في الوقت نفسه، وبشكل بديمى، خطورة هذا المنهج في التفكير، طالما أنه منهج يقود الي ادانة كل فشل فني والي الخاط (بين) المثل الاعلي وبين الكبرياء والي اعتبار الحدود التي يحددها لك الجمهور والنقاد حدودا فاصلة، مطلقة، بينما أنت لا تحترف بهم ولا تري انها حدودك الطبيعية لأن شخصيتك ليست كما ثابتا، انما هي تحول وتغير مستمرين، انا مثلا حاولت من جانب، ان اتكيف بذلك واشكل طبيعتي علي النحو الذي يريده الجمهور، الا أنني أدركت من جانب، أخر انني لو فعلت ذلك فسينتهى كل شئ بالنمبة لي، سينتهى الدافع الي أن أقول لجمهورى شيئا وسأصل الي نوع من عدم الاكتراث الكامل. كذلك يسعدني انني لم اولا وقد وقد من يذادي الرد وقد تكامل في نفسي جانبا المقل والشعور، بحيث انحرر من القاق، ولا أعتقد انه قد وجد من يذادي بمضرورة أن يكون المخرج السينمائي سعيدا، وإضابا، لا يشعر بالتوتر ابدا. ومن ذلك الذي يجرؤ على

القول بأنه لا ينبغي للمخرج أن يحدث صجيجا حوله وألا يحطم الحواجز والحدود المفروضة عليه والا

يلعب بالنار أو ينتزع أجزاء من لحمه أو لحم الاخرين؟ . ثم اماذا لا يتركون المخرج ويشيعون الرعب والخوف في نفوس المنتجين؟ فمهنة المنتج هي أن يحيش في خوف دائم، وما الاموال الطائلة التي يكسبها الا تعويضنا لازما لهذا الخوف .

ومع ذلك فلا يعني إخراج الغيلم أن نصطدم فقط بالمشاكل الاقتصادية، وما ينجم عنها من هموم ومتاعب، أو تعاني من المسلولية والخوف، بل يعني ايضا أن تصبح فريسة عديد من الأحلام والذكريات الخفية. وغالبا ما يبدأ كل شئ بصورة: بوجه مسقط عليه صوء مفاجئ وبلهر، أو ببيد ترتفع أو بمكان ما الخفية. وغالبا ما يبدأ كل شئ بصورة: بوجه مسقط عليه صوء مفاجئ وبلهر، أو ببيد ترتفع أو بمكان ما في ساعات الفجر تجلس علي إحدي الرائكه بعض العجائز، يفصل كل وإحدة عن الأخري بسبت تفاح. بل أحيانا ما تبدأ المسألة ببضع جمل بتبدائها شخصان، شخصان يخطر ببالهما بفتة، أن يجرا عن شئ حقيقي ينبع من نفسيهما: وربما أدارا ظهريهما، وربما كنت لا اري وجهيهما ومع ذلك اجدني مدفوعا الي الاصفحة الله التهما وانتظر أن يشرعا في الحديث وأن يكررا نفس الكلمات التي احسست لها دلالة خاصة، الا انها مشحونة بتوتر خفي، بتوتر مازلت لا أعي كنهة مع أنه واصل تأثيره علي ، كما لو كان مرشحا وضع في مكان ما . مجهول لي . أن الوجه الذي أضئ واليد التي ارتفعت كما لو أن سحرا مسمها، والعجائز في الميدان، والكلمات القلائل اليومية العادية، كلها صور تتزاحم وتمتزج ببعضها كأميني قد وقعت معها في شبكة لا أدري لحسن العظ كيف نسجت خيوطها ولا ما هي طبيعها.

وبأسرع ما يمكن، وقبل أن يرتسم الموتيف كاملا في ذهني، ابدأ في إخصناع ما يجول بذهني لتجربة الراقع في ذهني، وابدأ في إخصاع ما يجول بذهنى لتجربة الراقع وابدأ كما لو العب: أننى ارسم مخططا اسكتش لما يدور في ذهني، وعلي حامل، أضع رسومي وما زالت معالمها لم تكتمل، ثم أفكر في طريقة تنفيذها حسب كل ما تسمح به الاستوديوهات من امكانيات تكنيكية، والواقع ان هذه البروفة الخيالية تمثل اول حمام بخار يكشف عن جسم الموتيف. هل يكفي ذلك؟ وهل سيحتفظ الموتيف بقيمته كاملة عندما ينغمس في روتين العمل اليومى القاتل بالاستديو، بعيدا عن مكانه في شبه الظل لحظة مولده في الخيال؟

وبعض أفلاحي ينصح بسرعة كبيرة، وينتهي في أيام قلائل، وتلك هي الأفلام التي تجيب علي شئ طال انتطاره، أنها أشبه بأطفال لم يعتادوا أبدا على النظام، ومع ذلك فهم يتمتعون بصحة طبية، ولا يمكننا أن نتكهن بمصيرهم بعد ذلك فالأسرة كلها تعيش بهم ولهم. ثم تأتي الأفلام التي تولد ببطء شديد، ويستخرق وضعها أعواما، ولا يسهل ايجاد حلول تكنيكية أو شكلية لها. انها بوجه عام الأفلام التي يستعصي إيجاد حل ملموس لها، فهي تلوذ بمكان ما في شبه الظل، فاذا ما أردت العثرر عليها، أجدني مصنطراً أن أتتبع الطريق الذي سلكته، وأبحث لها عن شخصيات، وعن سياق، وعن مواقف. أوها أري الوجوه التي استدارت بعيدا عني تبدأ في الكلام، وأجد الشوارع غربية، وألمح شخصية نادرة نقي بنظرة خلف مصراع نافذة، وتباغتني عين تدائق في الشفق أو تتحول الي جعران. ثم تنفجر محدثة صونا يشبه بلارة تحطم والمكان الذي أراء الآن، في صباح يوم من أيام الخريف، قد أصبح البحر، وتتحول النساء العجائز الي أشجار قديمة، ويتحول ما كان معهن من تفاح إلي أطفال يبنون قصورا من الرمال ومن الحصى بالقرب من زيد الأمواج.

لكن: ما معني أن نخرج فيلما ؟ لو طرحت هذا السؤال علي عدد معين من السينمائيين، لحصلت علي إجبابات مختلفة، لكن ربما اتفق الجميع علي نقطة واحدة: هي أن إخراج الفيلم يعلي ان نبذل المستحيل كي نجسده مصمون النص السينمائي علي الشريط الخام. ومع ذلك فهذا الرأي ينبئ بالكثير أو لا ينبئ الا بفكرة مبهمة. على أي حال، في اعتقادى ان إخراج الفيلم يعنى بالنسبة لي على الأقل

بضعة أيام من عمل مصن، لا انساني، بضعة أيام من التبلد، نظل فيها عيوننا مليئة بالنبار، وتقم أنوافنا رائحة المساحيق، بضعة أيام من العرق من وهج المصابيح، وسلسلة بأكملها من التوبّر والتحرر، ومعركة لا تنتهي بين ما نرغب فيه وما يجب، بين الروية والواقع، بين الرعي والكسل. وتملاً مخيلتي الآن صور اليقظة المبكرة في الصباح، والليالي التي نقضيها متوالية بلا نوم، وما يلتابنا من إحساس بالحياة يزداد حدة، وهذا النوع من فناء الذات في العمل وحده، لدرجة انني أصبح جزءا لا يتجزأ من شريط

الفيلم، أو آلة صغيرا الحجم بشكل مصحك، نغناف عن كل آلات في إنها وحدها لا تعمل الا بالطعام والشراب. ويحدث لي في بعض الأحيان، وأنا وسط الطنين الحاد الذي يملاً الاستدير والمعامل ويبعث فيها حياة لا تنقطع، يحدث لي في بعض الاحيان ان اتوقف، فجأة، وقد ارتسعت في ذهني صورة فيلمي القادم. وعلي هذا يخطئ من يظن ان نشاط المخرج بفترض أن يعاني، في تلك اللحظة نوعا

ويقي النادة . وعلى هذا يخطع هذا يخطع من يعن ال صحاحة أو رغبة في الانطلاق وهر في حالة فوضي مذهلة . كلا ، لأن إخراج القيلم هو الشروع في ترويض وحش كاسر يصعب الاقتراب منه، ومع ذلك فهي عملية تتطلب ان ندفع لها ثمنا فادحا، كما تحتاج الي ذهن صاف الغاية، وتحتم علي من يقوم بها أن يتمتع بالدقة في تناءل الحزنيات وبالقدرة على عمل حساب دقيق، وبرياطة جاش، بل ببرود، اكل شئ، فضلا

بالدقة في تناول الجزئيات وبالقدرة علي عمل حساب دقيق، وبرياطة جاش، بل ببرود، لكل شئ، فضلا عن منرورة احتفاظه بمزاج فني لا يفارقه أبدا وبصبر يختلف عن كل ما تجده في عالمنا هذا.

ان اخراج الفيلم يعني تنظيم عالم بأكمله، الا ان العناصر الأساسية التي ننظم بها هذا العالم عبارة عن صناعة ونقود ومعامل وتصوير وتحميض واستخراج نسخ مطبوعة ووضع جدول زمني ينبغي ان

نتبعه بكل دقة، ومع ذلك نادرا ما نسير عليه، كذلك يعني اخراج الفيلم وضع خطة انتظيم حملة رغم كل ما بيذل فيها من عذاية الا ان العناصر اللامعقولة هي وحدها التي تامب الدور الكبير فيها، فمثلا قد تزداد خطوط الماكياج حول عيني بطلة الغيام ، وفي هذه الحالة لابد من اعادة التصوير ، وهو ما يكلف سبعمائة جنيه . وفي يوم آخر تزداد نسبة الكارر في الماء الموجود في المعامل، فإذا بالليجانيف يتلف، وعلى هذا لا بد من اعادة التصوير منذ البداية ، وفي يوم ثالث، يتريص بك الموت، فينتزع منك ممثلا ولابد من البحث عن آخري من الجنيهات. هذا اذا لم يعلق المحول الكهريائي ويظل يزمجر دون أن يعمل ونبقي أمام ستائر الاستديو، ومن كل اتجار اتحه المساجيق، وتظل نتنظر اصلاح الكهرياء لا يضي أننا المكان سوي هذا النهار الطبيعي.

لأن إخراج الفيلم يعني أيضنا أن يضرب المرء بجذوره إلى الأعماق، حتى يبلغ عالم الطفولة ولنهبط اذا شقتم، الى هذا الاستديو الداخلي القائم على حافة أعماق المخرج، ولنفتح للحظة، أكثر حجراته سرية كي نلقي بنظرة على لرحة فيؤوس المعلقة على جدرانها وهي تمثل خروج الإنسانية والجمال من الماء، أي من عدم . انه حقا مخزن قديم، وأول آلة من آلات السينما.

انني أري نفسي في مدينة اوبسالا، حيث كانت جدتي تملك شقة من الطراز العنيق. وهناك كنت الفت منها وأهرب الي أسغل منصدة الطعام، وقد ارتديت مريلة بها جيب عريض، وكنت ابقي في ذلك المكان وأصغي لصوت أشعة الشمس وهي تدخل من النوافذ الشاهقة المرتفعة. كانت أشعة الشمس تتحرك علي الدوام، وكانت أجراس الكاندرالية تدق، وعندما كانت الاشعة تتحرك، كنت أحس بأن لحركتها دويا خاصا، وفي يوم أصبت بالمصباء، وكان ذلك في الفترة ما بين الشتاء والربيع، وكنت في الخامسة من عمري، وفي الشقة المجاورة، كنت أسمع عزفا علي اليوانو- وكانت باستمرار أنغام الفالس، وأمامي، على الدوام لوحة كبيرة لفينوس وهي تخرج من الماء وبينما كانت أشعة الشمس

وبعدها الظلال تنعكس علي اللوحة، كان الماء في القناة الواقعة تحت بيننا بيداً في الانحدار، وكأن العمام يشرح في الطيران في العيدان القريب، وكان الناس يتحدثون، لا بالكامات، لكن بإيماءات الأيدى وبهز الرءوس. وكنت أشعر بأن صوت الجرس لا يصدر من الكاتدرائية ، بل من اللوحة نفسها، بل كان يخيل لمي أننى أسمع عزف البيانر نفسه يجئ من اللوحة. كأن شمة شئ غريب حقا في صورة فيئوس هذه، تماما كما كان غريباً ألا يكون أشعة الشمس المنعكسة في حجرة جدتي صاماتة، بل لها صوت

وريما كان صوت الأجراس أو صوت الأثاث الذي يتحرك في حركة لا تنقطع أبدا.

ومع كل فأظلني أذكر تجرية أخري. أقدم من تجرية سماع الأصوات أثناء اصابتي بالعمي،
وهي تجرية من المستحيل تحديد تاريخها، وكل ما أذكره منها هو أنني كنت أحس بحركة سنارة
وباجتياح هيكلها العالمي الطفولي. كانت سنارة سوداء من الطراز الشائع استعماله فيما مصني، وكنت
أراها وأنا في حجرة الأطفال تبدو أمامى في الفجر وفي الشفق، عندما تدب حركة مفاجئة في كل شئ،
وعندما يصبح كل شئ مفزعا بعض الشئ، وعندما تتحول لعب الاطفال نفسها الي أشباح وأشياء
معادية، أو مجرد أشياء عديمة الاكتراث تثير الفضول، وعندئذ لا يصبح العالم عالمنا اليرمي هذا الذي
تعيش فيه أمي، بل يتحول الي صمت مثير ببعث الدوار والنشوة. لم يكن ذلك لأن الستارة تتحرك، فما
من ظل كان يرتسم عليها، وإنما كانت الأشكال الغربية تترامي علي سطمها: هنا لا يشر ولا حيوانات،
من ظل كان يرتسم عليها، وأنما كانت الأشكال الغربية تترامي علي سطمها: هنا لا يشر ولا حيوانات،
خافت، كانت تلك الاشياء لا اسم لها اوفي الظلام الذي تشخلله، بين الفيئة والفيئة، أشباح صوء
خافت، كانت تلك الاشياء تترع نفسها من الستارة وتتجمس وتتجمس نحو البارافان الأخصر أو نحو
المكتب وتصل الي دورق الماء الموضوع فوقه. كانت أشكال مفزعة، قاسية، لا ترحم، ولا تلين، ولم
تكن تختفي الا ذا ساد الظلام النام حجرتي أو غمرها الصنوء الخالص أو استمامت أنا اللماس.

ان من ولد مثلي في أسرة من رجال الكنيسة، من الرعاة، يتعلم في سن مبكرة كيف ينظر خلف كواليس الحياة والموت. فدائما كان أبي مشغولا: اما بدفن مبت أو بإقامة مراسيم زواج أو غارقا في التأمل أو يكتب خطبة دينية كذلك يتعرف من كان مثلي علي الشيطان في سن مبكرة المغابة، ويريد أن يعطي الشيطان شكلا محددا مصوسا. وهنا دخلت حياتي لعبة الغانوس السحري، وكان صندوقا صغيرا يحيطه التل ويداخله مصباح بترول. (ومازلت الله حتي الآن رائحة الثل وقد سرت فيه حرارة النار) وكانت الصور تعرض ملونة، ومن بين تلك الصور، أذكر تلك التي تحكي قصة ذات الرداء الأحمر وحكايتها مع الذئب. وكأن الذئب هو الشيطان، الا أنه شيطان بلا قرون، اكن له ذيلا طويلا ورقبة حمراء قانية، كان حقا شيطانا متحركا، يسهل لمسه، ومع ذلك من المستحيل أن تمسك به، وكان يمثل الشر والإضطهاد وهو يتحكس على الورق المون بحجرة الأطفال.

ومازلت احتفظ الي الآن بأول فيلم أخرجته، وكان عبارة عن شريط طوله ثلاثة أمتار، اسمر لونه حاليا. كان يمثل فئاة نائمة وسط المراعي، تبدأ يقظتها فعد ذراعيها ثم تنهض، مادة يدها، وتختفي في يمين الكادر. ولا شئ أكثر من هذا، وعلي العلبة التي بها الشريط يوجد رسم أحمر اللون كتب تحته السيدة هولا، ووسط معارفي ولم يكن هناك من يعرف من هي السيدة هولا، لكن ذلك لا أهمية له، فالمهم هو أن الفيلم حقق نجاحا كبيرا، وظل يعرض كل مساء، لدرجة أنه تعزق وأصبح من المستحيل اصلاح الثاف.

كانت هذه السينما البكر هي أول صندوق ساحر أملكه. والحق انها كانت لعبة غريبة للغاية: فهي مينانيكية لا يتعدد أوي الأشخاص وفي الأشغاء من حيث مظهرهم العام. وكثيرا ما كنت مينانيكية لا تحدث أي تغيير في الأشخاص وفي الأشياء من حيث مظهرهم العام. وكثيرا ما كنت أتساءل: ما الذي يفتنني كل هذه الفتنة في لعبني تلك ؟. حتي الآن، ما زال ذلك يفتنني وبنفس القدر. وأحيانا تراودني نفس الفكرة في الاستديو أو وأنا غارق في منطقة شبه الظل بحجرة المونتاج، بينما

تتابع امامي الصور الصغيرة وأنا أمرر الفيلم بين أصابعي، وأحيانا تطرأ على الفكرة أثناء مبلاد الفيلم المدهش عندما تكون جزئياته قد تجمعت وأخذ يكشف عن سحنته ببطء ونحن على وشك التشطيب ولا أستطيع أن أمنع نفسي من الاعتقاد بأنني أمسك بآلة مرهفة للغاية، دقيقة للغاية، وقادرة على أن تضئ النفس البشرية بضوء مبهر، ينفذ اليها الى ما لانهاية فتكشف عنها بعنف ويوحشية، وبذلك تضيف الى المعرفة البشرية مجالات جديدة للواقع، بل ريما أمكننا، بهذه الآلة، أن نكتشف خطا رقيقا يسمح لنا بأن

نتغلغل في منطقة ما فوق الواقع وأن نسرد ما التقطناه بطريقة جديدة تحدث ثورة بأكمالها في كل ما نعرفه من طرق السرد. ويمكنني أن أجرؤ على القول بأنني اعتقدت وان كنت عاجزا عن اثبات ذلك بأننا،

نحن المخرجين، لم نستخدم حتى الآن سوى جانب صئيل جدا من قدرة مروعة تتمتع بها هذه الاله. وريما كنت واهما. وريما كان فن الفيلم قد بلغ أعلى درجات التطور، وريما كانت هذه الآلة، يحكم طبيعتها، لم تعد قادرة على استكشاف أمراض جديدة، وربما نكون قد وضعنا أنوفنا في الحائط

وقد سد الطريق. وكثيرون حقا هم من يرون هذا الرأي، لكن لو صح ذلك، لكنا نسير اليوم سيرا متعثرا، وسط مستنقع، أنوفنا فوق سطح الماء، الا أننا نشعر بالشلل. فهناك الاهتمامات الاقتصادية. وهناك لوازم السرد التقليدي والحبكة ، وهناك الحماقات والخوف وعدم اليقين والفوضي.

وأحيانا يسألني البعض عما يدفعني الى مواصلة التعبير من فيلم الى فيلم، وما هو هدفي. وهو سؤال صعب وخطير. ومن عادتي أن أجيب عنه بأكذوبة وبطريقة هروبية. فأقول: انني أحاول أن أعبر عن حقيقة وضع الانسان، حقيقته كما أراها. وهي اجابة تقنع الناس، وكثيرا ما أتتساءل: لماذا لا يوجد من يلحظ الخدعة التي استعملتها؟ لأن الاجابة الحقيقية لا بد أن تكون كالآتي: أنني أعاني من حاجة لا

۲٠٣

بوجداني. وفي هذه الحالة، لا يصبح لمي من هدف سوي نفسي، سوي خبزي اليومي، وبعدئذ التسلية: تسلية الجمهور واحترامه: أنه نوع من الحقيقة أرمن به في هذه اللحظة. أما أذا كانت هناك اجابة ثانية، فقد تكون حقيقة هي الأخري، فهي تتخلص فيما يلي: أن هدفي هو ممارسة نشاط لا دلالة كبيرة له وربما أمكن بهذه الإجابة، وضع الصيغة النهائية للمشكلة.

القصل الخامس

## السينما المصرية الجديدة

۱ – ندوة سينما الشباب في معرجاه الإستنسة لأفلام الشباب عام ١٩٦٩

نص الندوة عن مجلةً السينماً أكتوبر ٢٩٦٩

من الأفكار التى كنا نطمح إلي تقديمها إقامة ندوات لمناقشة قضايا السينما الرئيسية. ففى الندوات تتصارع الآراء، ويمكن استخلاص أفكار أكثر حرارة. وربما أمكن الوصول إلى بعض النتائج.

وفى هذا العدد نقدم أولي هذه الندوات، وكانت قد نمت فى الإسكندرية أثناء انعقاد مهرجان السينمائيين الشبان، وأدارها صبحى شفيق واشترك فيها مجموعة من هيئة تحرير المجلة ومن كتابها ومن السينمائيين عامة، بالإصافة إلى الجمهور.

ورغم أن هذه الندوة تلقى أسئلة أكثر ما تصل إلي إجابات، إلا أننا نعتقد أن مناقشة مثل هذا الموضوع (سينما الشباب فى بلاننا) أمر يستحق كثيراً من الاهتمام. قدم صبحى شفيق الندوة قائلاً: هل توجد سينما جديدة؟ سينما شابة! سؤال يتردد اليوم أكثر مما كان يتردد فيما مضى، وفى

رأيي أن الجواب لا ينقصنا: فالدليل علي رجود هذه الظاهرة العسماة بالسينما الجديدة هو أننا هذا، أننا قد أنينا لنداقش الظاهرة. ولو لم يرجد جسم مادى لهذه السينما الجديدة ما كان يمكن أبداً أن نجتمع لنناقشها

أتينا لتناقش الظاهرة. ولو لم يوجد جسم مادى لهذه السينما الجديدة ما كان يمكن أبداً أن نجتمع لتناقشها بل ما كان يمكن أبداً أن يقام لكم هذا المهرجان الأول لسينما الشباب. . ما هذا لا يمكنا أن نتك وحدد هذا الصديد، على الأقل من حيث العدد ففي هذا المهرجان

وعلي هذا لا يمكننا أن ننكر وجود هذا الجديد، علي الأقل من حيث العدد ففي هذا المهرجان وحده تجدون 1/ فيلماً تقدم بها خريجو دفعة ١٩٦٨ من المعهد العالى السينما. أي أننا أمام ١٨ مخرجاً جديداً. وتجدون أيضنا عدداً من الأفلام التسجيلية يتجاوز العشرة. وعدداً مماثلاً من الأفلام الدرامية القصيرة وعدداً أمّل أو أكثر من أفلام المنوعات. ومعني ذلك أن من ساهموا من مخرجين فقط في هذا المهرجان يتجاوز عددهم الخمسين. وبالطبع بوجد إلي جانبهم منتجين ومصورين، وسيناريست ومصمور ديكور ومؤلفو موسيقي وكلهم من الشبان.

ولو كان هؤلاء جميعاً قد فهموا السينما علي أنها حكاية يكتبها سيناريست. ويقوم مخرج بتنفيذها. ويساعده مصور في ظهور مشاهدها بشكل تتوافر فيه دقة الصنعة. أقول لو كان هؤلاء يسيرون علي نفس الطريق الذى سار فيه سينماتيونا التقليديون. ولو كانت كل غايتهم أن يكونوا أسطوات مهرة لما جاز لنا أن نتحدث عن سينما جديدة . أو سينما شابة كما نقول اليوم . لأننا فى هذه الحالة . سنكون أمام مجموعة من حديثى السن يواصلون تقاليد الغيلم التجارى المصرى .

إلا أن أقل الأفلام مستوي مما نشاهده هنا تشير إلى هذه الحقيقة:

ئمة ثورة قد حدثت في مفهوم الفيلم.

ولهذه الثورة معالم محددة: فبالنسبة لمعالجة الموضوع وكتابة السيناريو تجدرن أن ٩٠ ٪ تقريباً من الأفلام المعروضة لا تعطينا السيناريو التقليدى الذي يدور حول شخصية واحدة. ويعبر عن وجودها. وفاعليتها في الخارج. أي من مجموع الأحداث التي تصادف الشخصية. فقد تغير بناء الفيلم تغييراً كلياً: أصبح موقفاً تتجه السينما إلي معرفة أبعاده. ولا استخدم كلمة أبعاد بالطريقة التجهيلية التي شاعت عندنا، بل الأبعاد تعنى أساساً أن القود ليس نتاج طبقة ثابتة واقدة في أعماقه كالميل إلي الشر أو البخل ونر. أو .. أو .. أو .. إلخ من الصفات التي ظنها الإنسان في العصور الوسطي خصائص ثابتة لا تتغير. فالفرد نتاج الظروف المحيطة به كما أن ذاتيته تتأكد بمدي تطويع هذه الظروف لإرادته أو قبوله لها أو هرويه منها، فالسلبي والانطوائي إنسان هرب من الموقف. وأي موقف هو عملية كاملة: عملية تاريخية. لأن شم ظروفاً اجتماعية تتفاعل وتنتهي بتغيير الواقع، وعملية نفسية لأن الفرد داخل هذا التفاعل الاجتماعي يتنازل عن جزء من أفكاره ويطوع جزءاً آخر. المهم هو أن بناء الفيلم علي هذا التحو يؤكد مدي فهم المخرج للواقع المعاصر.، ويجبب علي سؤال جوهرى، السؤال الرئيسي والخطير في السينما الحديثة: كيف نعير بالشكل الفني عن وضع الإنسان في عالم اليوم؟

ووصول مخرجينا الشبان إلي هذا البناء الفيامى الحديث لا يعنى بالصنرورة أن الشكل الفنى الذى اختاره كل منهم ليعبر عن الموقف الإنسانى من خلال العملية التاريخية والنفسية المعقدة .. لا يعنى بالضرورة أن يسلكوا جميعاً طريقاً واحداً ..

قلكي يجد السينمائي الشكل الملائم له عليه أن يجرب وسائل تمبيرية جديدة .. عليه أولاً: أن يكس القالب التقليدي . ثم يبحث عن لغة أكثر طواعية المفاهيمه المعاصرة .. وكل شاب يجد خلال عملية البحث هذه طريقه الخاص .. أي أنه ينتهي إلي مذهب أو شكل أو لغة أو بناء ينبع أساساً من جدل مستمر بين ثقافته وواقعه من جهة ، ومن جهة أخري بين معاناته الذاتية وبين لفة التعبير التي وصلت إليه من خلال مشاهداته منذ أن بدأ يعي السيما .. أنه يقف ضد تقاليد سينمائية فاسدة نبعت من سينما نشأت في الكباريه ووسط المقاولين .. وأكسبت جمهورنا عادات سيئة : كالضجر إزاء لحظات تعميق حياتا وكالاستجابة للإثارة . وكاستمرار مواقف الإغراء الزائف أو السادية الدموية .

## لكن لماذا نعتبر هذا الموقف من سينمائيينا الشبان ثورة ؟

السبب بسيط: هر أن السيدما عين واعية، نملك القدرة على إعادة بناء حياتنا على الشاشة. بتكبير التفاصيل... وبالتركيز علي لحظات لا تتنبه شعاينها فى زحمة صراعاتنا اليومية كما أنها بقدرتها على التشكيل نقدم لنا الحياة فى أقصى درجات الإحساس بها. وفى كل بلاد العالم الآن بلا استثناء، أو علي الأقل فى كل بلاد العالم الواعية بقيمة الإنسان. وبأن الحياة هى التى أعطيت له وعليه أن يغيرها ويبدلها كى تتحول علي الصورة الفائقة التى يريدها. فى كل بلاد العالم أصبحت السينما ظاهرة ثقافية: وسيلة لفهم الحياة، وأداة وعى بها. وفن كامل. بل أنها الفن الذى تصب فيه خبرات الإنسان الفنية طوال تارخية المولى والنفسير الدرامى للإنسان والتشكيل والرغبة فى إقامة علاقة بين

إنسان وآخر، كانت كلها رغبات استشعرها الإنسان عبر فنونه، فنون الرقص والغناء والبانتوميم، ثم التمثيل. والشعر والآداب بشكل عام. وكذلك النحت والعمارة والتصوير، والآن تجمع السينما كل هذه الفنون في بناء له وحدته العضوية التي لا تتجزأ.

لقد انتقلت السينما في العالم كله من مستوي الترفيه إلى مستوي التعبير منذ عام ١٩٥٤ وكانت منذ

احتكرتها شركات الأسطوانات الأمريكية عندما اخترع الصوت في ١٩٢٩ حتى ١٩٥٤ عبارة عن حكاية بعيدة عن واقع الناس بل كانت عن قصد وسيلة للهروب من الواقع. كانت تعيش على إرضاء رغبات المحرومين والمكدودين وضعاف الإرادة والعاجزين عن مواجهة واقعهم. وذلك بتزييف واقع وهمي، فيه المتفرج المحروم يعيش في تصور باهر الضوء. تروح وتجئ فيه نساء فاتنات في الثياب الفضفاضة،

وكانت تقدم الشبان وسيلة عكسية التعبير عما يستشعرونه من طاقة ورغبة في تغيير حياتهم: كانت تريهم أن بوسعهم لو تحولوا إلى قطاع طرق أو رجال عصابات أن يلغوا القوانين ويحطموا الحدود المصروبة بين

فرد وآخر في مجتمع مدنى. وذلك عن طريق أفلام رعاة البقر ورجال العصابات الأمريكية. وقديماً كان من المستحيل تحويل السينما عن هذا الانجاه التمويهي. لأنها كانت نتاج شركات

تجارية كبيرة . يديرها احتكاريون . وضعوا نظماً للعمل السينمائي يقضي بأن يبني الفيلم حول حباة عدد من النجوم يربونهم ويحولونهم إلى أسطورة.

ولقد استتبع ذلك ارتفاع أسعار النجوم إلى أقصى حد وارتفاع أجور عدد من الفنيين الطفيلين على العمل السينمائي نفسه. كما فرض أصحاب الشركات الاحتكارية قيوداً على الآلات والمعدات. منها

انكماش حجم المنتج، وبالتالي عجز أي إنسان يعمل خارج شركات السينما عن الحصول على الكاميرا أو

فيلم خام أو موفيولا.

وكانت النتيجة هي أن الاحتكارات هي التي سيطرت علي وسيلة الإنتاج في العمل السينمائي. وأي فنان يريد أن يجعل من السينما وسطاً تعبيرياً له مضطراً حتماً إلي قبول شروط العمل التجاري في قلب هذه الاحتكارات.

ولكن ابتداء من ١٩٥٤ حدثت المعجزة . أن فناة فرنسية هى: اينيس فاردا كانت تعمل مصورة فرترة في النيس فاردا كانت تعمل مصورة فرترغرافية في فرقة المسرح القومى الشعبى التى كان يديرها جان فيلار: أقول أن اينيس فاردا بدأت تشعر بأنها لا تستطيع أن تجرعن نفسها إلا بالكاميرا . تقنع شركات السينما بقبولها مخرجة كان عليها أن تبدأ من أول السلم: ربما في الكلاكيت . وغالباً من مساعد المخرج . وكان السلم لا يصل بها إلا إلي الشكل الحرفي التقايدي . . شكل الفيلم التجارى لكنها لم ترد سينما تحكى حكاية . . كانت تريد سينما تعبر عن وأم تغيض نفسها بالإحساس به . . فماذا تقبل؟

اختارت مجموعة من أصدقائها . وأجرت كاميرا ، ونظمت العمل بينهم ، بحيث يتحقق له كيان الجمعية التعاونية : فالمصور يُقدم عمله مقدراً بنسبة من رأس مال الجمعية . وكذلك المرتنير . وكذلك المطل . . وبدلاً من البلاتوهات أجرت فيلاً في الريف . في قرية الطرف القصير (لابوانت كورت) .

وبهـذه الإمكانيـات القليلة أخـرجت عـملاً هز نقـاد أرريا . اماذا هزهم؟ لأن رأسمـاله هو الحس بالتكرين، والحس بالواقم . والحس بإيقاع الحياة . والحس بكل ما في الإنسان من عظمة رثراء.

إن فاردا أثبتت بهذا العمل . صحة نظريات نادي بها عدد من النقاد الجادين . أمثال: الجماعة التي أمثال: الجماعة التي أنشأت التي دسينما في فرنسا (بازان، جودار .. رومير .. استروك ترفو) .. والجماعة التي أنشأت سيكولس في انجلترا مثل ليندساى أندرسون، وجماعة الثقافة السينمائية فيلم كالشر الملتفة حول جوناس منكاس في نديورك .

وقيمة فيلم اينيس فاردا هو إنه: حقق التقابل بين النظرية والتطبيق.. وهذا التقابل قد أدي إلي متابعة نموذجها. فإذا بأغلب نقاد المجلات الثلاثة السكاييه الفرنسية وسيكوانس الإنجليزية وفيلم كالشر الأمريكية أقول أن أغلب نقاد المجلات الثلاث يطبقون أفكارهم فيحطمون أسس الإنعاج التجارى. ويحول السينما إلى فن متكامل.. ويؤدى ذلك إلي ظهور الحركات الثلاث التى فرصت نفسها علي السينما العافية في الخمسينات، الموجه الجديدة الفرنسية، السينما الحرة الإنجليزية ومدرسة نيويورك.

ولست أستعرض هنا تاريخ السينما الجديدة فالمهم هو إثبات هذه الحقيقة: أن عدداً من الشبان نجح في أن يستخدم الكاميرا بحرية . وفي أن يخرج أفلاماً تعبر عن وجهة نظره إزاء واقعه . عن فلسفته ونظرته هو . . . وإن هؤلاء الشبان ، بتصاملهم ، وبمثابرتهم في البحث وفي التجريب لم يؤكدوا وجودهم فحسب . بل قلبوا نظام الإنتاج العالمي . بدليل أن شركات الإنتاج الكبري حتي شركات هوليود قد بدأت تتجه نحوهم .

وهذه التجرية قد قدمت اشباب العالم كله منهجاً جديداً للعمل السينمائي، وبهذا المنهج استطاع شبان في بلاد لم تعرف الإنتاج السينمائي أبداً. كبعض بلاد أمريكا اللاتينية. مثل بيرو ومثل قبائل الانكاد (الهنود العمر) حول البرازيل. ومثل منغوليا. ومثل السنغال وساحل العاج. ومالي. ومثل بعض بلاد شمال أفريقيا. كالجزائر والمغرب.

أقول أن الشبان في تلك البلاد اكتسبوا مفهج زملائهم معجزة أخري.. في تلك البلاد ولدت سينما جديدة حرة. تنبع من واقع الداس، وترسم للناس صورة للغد، أنها سينما ثورية في نظرتها للحياة، كما أنها ثورية في بنائها ولغتها. وعندما تصبح المشكلة أكثر تعقيداً، فحاجتنا إلى سينما جديدة شابة هي حاجة أصبحت اليوم جوهرية لأن مجتمعنا قد تغير: تغير في نظام الإنتاج. فنحن نبني اقتصادنا على أسس تعاونية وعلى تأميم وسائل الإنتاج وعلى الحوافز، في أوريا وأمريكا.. ثم لما طبقوه على واقعهم. حدثت وتغير في العلاقات الاجتماعية. فطريق العمل أصبح مفتوحاً للجميع بعد أن كانت قيادته قاصرة على الأرستقر اطبة الأقطاعية أو الرأسمانية . . لكن التغير الذي تم في الأجهزة والمؤسسات بصطدم باستمرار بعادات قديمة. ترسبت من مجتمعنا نصف الإقطاعي. نصف الاستعماري. مجتمع ما قبل الثورة..

ولكي نحل التناقض بين أسلوب مواجهة المجتمع الجديد وعلاقات هذا المجتمع لابد من أن يتغير الوجدان المصرى .. لكن كيف .. ؟ هذا الفنون وفي مقدمتها السينما تلعب دورها الطبيعي . ولا أعني أن على السينما أن تتحول إلى أداة دعاية أو وسيلة لتصوير مواقف تعليمية ترشد الجماهير إلى ما ينبغي أن تفعله. بل أعنى بذلك أن تجسم لذا هذا التناقض وتبرزه ، وتفسره من خلال تجارب فعلية . يعانيها أفراد بعيداً عن العموميات فبهذا تحدث الثورة على نظم حياتنا وعلى سلوكنا. وعلى عاداتنا..

المشكلة بكل اختصار هي أن قاعدة المجتمع عندما قد تغيرت، بينما قاعدة الإنتاج السينمائي لم تتغير، وهي لا تتغير إلا بظهور بديل، وهذا البديل قد ظهر الآن. فأفلام هذا المهرجان تجيب بالإيجاب. لكن الخلاف الجوهري الذي يواجه من يؤكدون وجودها ليس أبدأ على أنها موجودة أو غير موجودة بل يدور باستمرار حول ما إذا كانت سينا تعبر عن رغبة بعض الشبان في إظهار مهارتهم التكنيكية أو إذا كانوا قادرين على تجديد السينما.

هذه هي المشكلة كما أطرحها على حضراتكم.. ولا أريد أن أطيل عليكم خشية أن أحصر المناقشة في وجهة نظر واحدة، وأن أقفل الدائرة على السادة المناقشين، فنحن نريد هنا أن نتعرف على ملامح

410

- ١ بعثت عندنا فكرة السينما الجديدة من هم ممثلوها وما هي خصائصها؟
  - ٢ الملامح الثورية لهذه السينما.
- ٣ الخلاف حول أولوية المصمون على الشكل كما ينادى بذلك بعض الزملاء فمن قدموا أوراقاً تحمل هذه الرغبة خلال عرضهم القصية السينما الجديدة: ففى رأيهم أن قصيتنا هى مخاطبة نحو عشرين مايوناً من الفلاحين والعمال لم بروا أى عرض سينمائى فى حياتهم.
  - ٤ موقف هذه السينما من حركة السينما الشابة العالمية.
  - ٥ المشاكل التي تعترض نمو السينما الشابة عندنا من إنتاج وتوزيع.
    - والآن يتفضل الزميل فتحى فرج بإيضاح النقطة الأولى:
      - أعنى وجود السينما الشابة عندنا:

## فنعی فرج:

انقق إن أنشأت الثورة مؤسستين في أرقات متقاربة هما معهد السينما والتليفزيون ورغم أن معهد السينما والتليفزيون ورغم أن معهد السينما كان يسير في طريق تطبيق مفاهيم الفيام التجارى. إلا أنه مع الزمن ومع عودة الشبان الذين درسوا بالخارج وعاصروا حركات التجديد في السينمائي المخالفة في بداية المحسن فروعه. كذلك رغم أن الحرفيين استولوا علي إدارات التليفزيون المختلفة في بداية نشأته إلا أنهم سرعان ما تقهقروا بعد أن عجزوا عن الضحك علي عقول المتفرجين وكان قد دخل التليفزيون بحكم أنماع حجم العمل والرغبة في الاستفادة من أكبر عدد ممكن: عدد من الشبان المثقفين...

أدخلوا شيئاً فشيئاً، عنصر الوعي على العمل التليفزيوني. لكن كل هذا ما كان بمكن أن بولد سينما جديدة ما

417

لم تكن قد أرسيت من قبل الأسس النظرية لبناء هذه السينما.. وهذا لحسن العظ قد وجد عندنا قبل أن توجد 
لم المنبعا الجديدة .. صحيح أن عدداً قليلاً جداً من النقاد بشروا في السنيات بسينما تعبر عن واقعنا . ولا 
تعتمد علي مقومات الفيلم التجارى من نجوم وديكررات مصنوعة . إلا أن هذا العدد القليل جداً نجح في أن 
يضع مفهوماً آخر.. مفهوماً بجيب علي الرغبات الفنية المكبونة في نفوس عدد كبير ممن يدرسون في 
معهد السينما . وممن بعملون في الثلونزيون . من جذب إليه عدداً أغر ممن يعملون في مجالات ففية بعيدة . 
كالفنون الجميلة وكالأدب: وشيئاً فضيئاً بدأت تظهر عندنا محاولات التجديد، ولإعادة السينما إلى منبعها 
الطبيعى.. إلي فكر الإنسان وهو يحتك بواقعه ويريد أن يفهمه ويحتريه كي يتخطاه إلي واقع أكثر تطوراً.. 
ففي مهرجان القليفزيون رأينا أنه عندما أعطيت الفرصة للشبان، استطاعوا أن يقدموا أعمالاً فازت بجوائز 
لجان تحكيم مكرنة من عدد كبير من فناني ونقاد أوربا مجتمعين .. ويكفي أن التليفزيون قدم عدداً من 
الشبان شقوا بعد ذلك طريقهم في حقل السينما المصرية . وبدأت المؤسسة تمنحهم الغرصة بعد الفرصة بعد الفرصة بعد الفرصة بعد الفرصة .. ونظهم بإخراج أفلامها مم كل خطة . ومنهم: إيراهيم الصحن . والفكنفيري .. ومحمد راضي.

وبالنسبة لمحمد راصني أوكد حقيقة كبيرة وهامة، هي: أنه عندما وجد الطرق موسدة أمامه، قبل أن يكلفه التليفزيون بأى عمل وبعد تخرجه بعام من معهد السيدما . صمم علي أن يقوم بمشروع فردى . يموله بنفسه وبمعاونة بعض زملائه، وبقروش قليلة هي بالكاد ثمن الفيلم الخام .. نجح رامني مع المصور . ممدرح هلال... في أن يخرج لذا فيلماً لا يقل مستواه بأى حال علي مستوي النجارب الجديدة العالمية ألا وهو المقيدون إلى الخلف .

وفى هذا الفيلم تبرز خصائص السيدما الجديدة المصرية، فالموضوع لا يحكى ولكن المخرج يدفع شخصياته إلي التعبير عن نفسها من خلال الموقف.. كما أنه يلفى الأحداث ويكتفى بلحظات الرجود الكبيرة فى حياة شخصياته، وبحركة الكاميرا وبالإيقاع يقول لنا: رامنى، كل ما يريد.. بعد أن كانت القاعدة في السينما هي أن يسرد المخرج موضوعه من خلال حوار:

وأى فيلم نراه من إنتاج شبابنا يؤكد هذا التغير الشامل فى بناء الغيلم.. لذأخذ طبول مثلاً: أنه يبرز علي السطح ما يدور من انطباعات فى ذهن راقص.. فهو هنا يقدم لنا الحياة من رجهة نظر.. ويقدم وجهة النظر هذه بالصورة.. والواقع أن هذا الشاب سعيد مرزوق وقد وضع نموذجاً لغيلم المنوعات، جعل كل ما أخرجه سابقوه مجرد ماض قديم انتهي وأى محاولة لتكراره ترجعنا إلى العصور الوسطي فى السينما المصرية.

كذلك فيام حكاية لغالب شعث: أن ميزنه هى أنه لا يرينا حركة الكاميرا ومع ذلك فالفيلم يعتمد كله علي الانتقال من تكوين يشبه تكوين اللوحة التشكيلية الرائعة. إلي تكوين يرد عليه وكل هذا بإيقاع تتحكم فيه حركة الكاميرا. كما أنه يحمل أهم خصائص السيلما المصرية الشابة.. وأعني بذلك التوقف أمام تفصيلة صغيرة من الموضوع.. كهذا اللقاء بين صديقين كانا يريدان الزواج لكن شاءت الصدف أن ينزوج كل منهما يآخر.

فى عام ١٩٦٨ ما كادت وزارة الثقافة تضع فى متناول يد طلبة الدبلوم بمعهد السيئما إمكانيات الوقوف لأول مرة فى حياتهم وراء الكاميرا.. ليخرجوا أفلامهم حتى فوجئنا بهذا السيل المتدفق من الأفلام الثورية فى لغنها.. الثورية فى بنائها. الشابة فى نظرتها إلى الواقع. النابعة أساساً من قلق شبابنا.

## شفيق شامية:

لتسمحوا لى بتعليق صغير: لاحظت فى هذه الندوة، كما لاحظت فى المناقشات الجانبية التى دارت طوال أيام المهرجان فى حديقة سان ستيغانو أن هناك خلطاً بين مفهومين: أحدهما يقوم علي الرغبة في التجديد والآخر يريد التجديد من أجل التجديد. أن المفهوم الذاني يطغي علي عدد غير قليل من شبابنا. فهم يطنون أن شكلية الكاميرا والقيام بحركات بهلوانية ستبهر أنظار الناس. وسيدفع النقد إلي الحديث عنهم كرواد حركة تجديد في السينما.. فإذا كان المخرجون جميعاً يصورون الناس وهم يسيرون من أقدامهم ومن أجسامهم. فهم يصنعون الكاميرا بالمقلوب ليصوروا الناس من رؤوسهم فهل هذا نجديد.

المشكلة هى الموضوع فألفاظ اللغة فى الأدب مثلاً لم تتغير مدذ عرف الإنسان كيف يعبر.. لكن الذى تغير هو الموضوع الذى توضع فيه هذه الألفاظ.. فالألفاظ وسيلة.. ولا يمكن أن يقال أن فلاناً أصبح أدبياً كبيراً لأنه جاد بألفاظ غريبة لا تفهم.. وأيضاً فى السيلما.. لا يمكن أن يكون المخرج مجدداً له أنه حاء بحد كات كامدرا غربية فى زوالها.

#### مدحت بکد :

الواقع أن الذى لا يتغير هو جسم اللغة، لكن الألفاظ تتغير. أنها نرق وتصبح تلقائية على مر العصور. ويمكن أن تقدم لى موضوعاً عالجه عشرون مخرجاً من قبل بأساوب جديد فإذا بى أكتشف فى الموضوع الذى عولج من قبل أبعاداً وأعماقاً وتفاصيل لم يوصلنى إليها من عالجوه فيما مضى.

#### سمير فريد:

أحتج بشدة على نظرة شفيق شامية إلى قضية الشكل فى السينما. ففى أى فن لا يمكننا أن نوصل المعانى إلى ملتقى هذا الفن إلا من خلال وسيط تعبيرى. وهذا الوسيط التعبيرى عبارة عن تكنيك وقوالب وطريقة معينة. في سرد الموضوع، ومعني هذا أن كل عنصر من عناصر الشكل بيني مع متابعة العمل.. مضمون العمل نفسه.. فمثلاً فيلم امتياز للمخرج بيتر وانكتر.. نجد الكاميرا تعبر عن وجود إنسان لاهث وقلق ينظر إلي ما يحدث حوله.. فإلغاء حركة الكاميرا التقليدية، علي شاريو أو علي حامل.. وتحررها في يد العصور هو ما أكد المعني الذي تعبر عنه هذه الحركات النزقة المهتزة .. هل يفكر أحد أن الكاميرا تودي وظيفة عضوية في الدراما ؟

أننا كما قال مدحت بكير: نستطيع أن نعبر بثلاثة أو أربعة أساليب عن موضوع واحد.

فإذا بكل أسلوب يوصل معانى مختلفة تمام الاختلاف عن المعانى التى ييرزها الأسلوب الآخر.. وعلي هذا فالرأى القائل يفصل الشكل عن المضمون هو رأي غير سليم، غير علمى، فيدون بناء أجزاء الشكل في وحدة، لا موضوع على الإطلاق ..

## شفيق شامية:

لكن الدراما التقليدية هي قصه أو حدث يشير الإنسان إليه: ونحن نعيش في عصر يختلف عن العصر . يختلف عن العصر الذي نشأت فيه الدراما . . هذا الشكل تغير بشئ:

نحن بمر من سكل اجلماعى محين وي سم حسيد. إحساسهما بهذه العلاقة يختلف عما كان في العصر الماضي .. الاختلاف في التركيب الاجتماعي يحدث اختلافا في تركيب العلاقات الإنسانية .. نحن لا نقدر علي صنع الفنان .

العمل الغنى هو الإبداع من الغنان أو للا فنان، ما زلنا في مرحلة ميلاد السينما وستطول مرحلة المدلد..

## محمد سعيد:

المطلوب من الشبان أن يعبروا عن مشاكلهم ومشاكل الشبان، ويجب إشراك المنفرج في الفيلم مثل فيلم الحياة المدياة أشرك المخرج المتفرجين في الفيلم أساسياً، وفيلم طبول، يعتمد علي المؤثرات «الانفعالات،

#### سامي السلاموني:

فى حديث محمد سعيد عن المطلوب من الشبان أن يعبروا عن مشاكلهم ومشاكل الشبان فعلاً، هذا يخلق نوع من التبويب أى أن الشاب يعبر عن مشاكل الشباب، والكهل يعبر عن مشاكل الشيوخ. وهذا خطأ ومن الممكن أن الشاب يعبر ويعالج مشاكل الشيخرخة بوجهة نظر شابة..

## عيد اللطيف زكي:

السينما الشابة يجب أن تعالج موضوعات العمال والفلاحين لأنها من الموضوعات الأساسية وأساس التطور هو العامل والفلاح.

#### مصطفى عمر مصطفى:

فن السينما يعبر عن الحياة ولابد أن يتطور ما دامت الحياة تطور. . فهل الغنافين الشبان يعطون التكتيك والتطور في الأفلام العالمية؟ . والمجتمع له مشاكل كلما انتهت فترة انتهت مشاكلها . . فيلم ثلاثة وجوه للحب بمقارنته بما ظهر في السوق مثل أفلام: دنيا الله إفلاس خاطبة فهو أسلوب واحد .. والمجتمع تطور في كل علاقاته الاجتماعية مثل مشاكل الأسرة ومشاكل المنزل بمرور السنين فنجد من 1907 أن هذه المشاكل تزداد دائماً ومن هنا فالمجتمع تغير فلابد من تغيير السينما . . وقاعدة التفكير ياتقيا ينشب بينهما حوار مؤثر وغريب. كل منهما يسأل من كان يحبه . ومن نحبه الآن، كيف هر.. ؟ إن الاستفادة من الحوار، وتكثيف الموقف الإنساني . وتفجير السينمائي لم تتغير . . فهل نحن محتاجرن لسينما جديدة ثورية شابة أم هي عبارة عن نزوة المجموعة من الشبان؟

#### سەير فريد:

كل فنان يعير عن جيله: المخرج صلاح أبو سيف يعير عن وجود المجتمع الدى عاشه ومشاكله، والشاب في سن الثلاثين يعير عن الواقم الذي يعيش فيه ويعير عن المشاكل التي يحسها.

#### سامي السلاموني:

القمنية الأساسية هى ضرورة قيادة السينما الشابة، اماذا رجدت السينما المصرية الجديدة؟ أن السينما المصرية الجديدة؟ أن السينما المصرى. السينما المصرية الجديد من التبل أفديم والسينما المصرية فشلت عن والجيل الجديد من الشبان عنده نوع من التفكير يختلف عن الجيل القديم والسينما المصرية فشلت عن ملاحقة واقع البدر. والتغيرات التي تحدث في الواقع المصرية ل

## أحمد يحيى:

ما هي السينما الجديدة التي تحتاجها مصر . هل إذا أتي مخرج بالتكنيك الجديد تعتبر سينما شابة ؟

#### محمد سعيد:

نحن محتاجون لسينما تعبر عن الشبان ومشاكلهم.

777

#### سامي السلاموني:

هذه نظرة ضيقة جداً.. فالمقصود بالسينما الشابة هي السينما التي تكثف عن رؤية شابة للمجتمع وهذه السينما تتناول مشاكل الناس.

## خيرية البشلاوي:

كل ما يقال مجرد كلام نظرى، وأعتقد أن النقاد الذين يتحدثون عن وجود سيدما شابة. والنقاد يريدون بذلك استعراض معلوماتهم عن السيدما الأوربية. ونحن بعيدون جداً عن السيدما الأوربية والنظريات التي يدعو إليها صبحى شفيق غير مفهومة إطلاقاً. وأسح لى يا أسداذ صبحى أن أسألك: أنت ناديت طوال عشر أعوام أو كثر بسيدما جديدة .. ومع ذلك عندما أخرجت فيلمك الأول لم يكن حديداً.

## صبحى شفيق:

السيدة خيرية البشلاوى تطرح قضية شخصية وأنا هنا است ملك نفسى لأننى أدير ندوة عامة وأنا وسيط بين أطرافها .. فالتسمحي لي يا خيرية بإرجاء الإجابة إلى وقت آخر.. ومع ذلك فسأستخلص قضية عامة من سالك ..

يصح أن تطرح للمناقشة هي التناقض بين النظرية والتطبيق. ولنطرحها بعيداً عن فيلمي لأنه لم يعرض بعد ولم يقل أحد بأنه جديد أو قديم.

كيف تحل هذه المشكلة في رأيك أنت ... ؟

#### خيرية البشلاوي:

بالاطلاع على الكتب وبالقراءة

#### صبحى شفيق:

إنذا لا نتحدث عن تعليم السينما ولكن عن رغبتنا فى أن نصنع سينما حقيقية وأصيلة وما يحول أحياناً دون أن تظهر أعمالنا فى مستوي مثلنا العليا. أليس هذا ما ترمين إليه... ؟

### أحد الموجودين:

تحدثتم كثيراً عن السيدما الجديدة وواضح أنكم مختلفون فيما بينكم.. لماذا دعونمونا لسماع بياناتكم إذن؟ .. كان الأفصل أن تتفقوا على مبادئ ثم تعلونها علينا. ثم ما هدفكم؟

#### صبحى شنيق

أنا سعيد بهذا السزال وليسمح لى الأخ بأن أقول له أنه لو لم يكن ثمة اختلاف علي تفسير ظاهرة لما كان هناك مبرر الإقامة الندوة .. فالحقيقة أنه قد ظهرت عندنا أفلام عديدة لمخرجين بريدون السينما شيئاً آخر . غير السينما اللتي تشاهدها في دور العرض باللحى أو في التليفزيون .. ولما كانت هذه السينما مجرد جنين فمن حقنا ونحن نعلن عن مولده أن نناقش كيف نربيه . وما هي مقوماته المادية ؟ ولهذا اجتمعنا هذا كي نسلط الصنوء على هذه الظاهرة .

# حسين فهمى (أحد السينمائيين الشبان الذين عادوا من أمريكا منذ شهر):

الواقع أننى فى ذهول. سمعت فى الخارج أن مصر فى معركة. وأننا ضرينا.. فماذا أري؟ إننى أري خلوطًا عجيباً، البعض يتحدث عن التجديد فيقدم رقصات أوربية وشخصيات انطوائية.. هل هذه سينما جديدة؟

## صبحى شفيق:

هذه مشكلة أخري أنها تتعلق بمدي اقترابنا أو بعدنا عن المباشر في حياتنا اليومية، وأري تعقد لهذا ندرة أخري خاصة وأن البعض قد طرح قضية خطيرة هامة هي: أنه سنفتتح نحو ٤٠٠ دار عرض بالقري فأى الأفلام ستتقدمها للفلاحين أو للعمال؟

أعد الندوة للنشر عبد الوهاب الشرقاوى

# ۲ – هقال بیان سینما شابه ۷ سینما شباب

'Idaul'

194./4/4.

خلال الأسبوع الماضى تأزم الموقف فجأة فى داخل مؤسسة السينما ، فقد تقرر إيقاف التعامل موقتاً مع السينما ، فقد تقرر إيقاف التعامل موققاً مع السينمانيين الجدد بشكل عام ، ومع خريجى معهد السينما بشكل خاص، وذلك بناء علي قرار التخذة الإنتاج بالمؤسسة يقضى بتشكيل لجنة من أربعة من أعضائها ، لإعادة تقييم إنتاج الشبان، وبعد ذلك تقرر المؤسسة من ستتعامل معهم فى إطار القرار الخاص بنسبة العشرين فى المائة المخصصة الشبان فى إنتاج القطاع العام والقطاع الخاص المعرل.

ورغم حالة القلق التى سادت شبابنا السينمائى ، ورغم احتجاج الشبان جميعاً على هذا القرار، بحجة أن خلال السنوات الثلاث أو الأربع الماضية لم يتجاوز عند الشبان الذين منحوا فرص إخراج أفلامهم الطويلة الأولى عند أصابع اليد الواحدة، فهل يمكن تقييم الشبان كلهم على أساس النتائج التى وصل البها زملاؤهم؟. أقول رغم القلق ورغم الاحتجاج فإننى أري أن طرح المشكلة على هذا النحو بجافي أبسط قواعد التفكير المنطقي، فضلاً عن قوانين التطر، بديهات التخطيط العلم..

#### لماذا ؟

(أولاً) لأن مؤسسة السينما قد تصورت أن قضية السينما الشابة هي بالضرورة قضية خريجي معهد السينما أو قضية الجدد بصورة عامة، بينما هي، في حقيقة الأمر، قضية تتعلق باحتياجات مجتمع تغيرت كل علاقاته إلى فن يعبر عن هذا الجديد الذي نعيشه .

و( ثانياً) لأن الثبان أنفسهم قد خلطوا بين اكتساب المعرفة السينمائية (وهي التي تصوروا أن معهد السينمائية (وهي التي تصوروا أن معهد السينما قد زودهم بها) ، وبين حق السينمائي في أن يمبر ، بالكاميرا، عن موقفه تجاه مجتمعه وأن يعطينا رؤياه لهذا العالم المحيط بنا ، لقد تلخصت المشكلة في نظرهم في صورة مدرسية تماما: فما داموا قد حصلوا علي مؤهل يثبت تخصصهم في السينما، فلماذا لا تمنحهم المؤسسة، وهي ممثل الدولة، كل فو من ، العمل؟

وهما قضيتان مغلوطتان نماماً . فلا العشرون في المائة من الإنتاج تعلى حل المشكلة ولا احتجاج الشبان يعبر عن حق يمكن الدفاع عنه . ذلك أن قضية السينما في مصر تكمن في طريقة السيمائيين أنفسهم أمولجهة الواقم:

فنتيجة لتأصل نوع معين من التأليف السينمائى يعتمد على تحريل مجري الحياة إلى أحداث متوالية وإلى أحداث متوالية وإلى طرائف وإلى أجراء شاذة، ولأن هذا النوع من التفكير السينمائى قد أصبح تقليداً سائداً لأننا لا نجد سواه منذ أكثر من أريعين عاماً، لهذا السبب ظلت كلمة فيلم تعلى مجموعة أشخاص يعرون بأكبر سلسلة من الأحداث، وكلما تلاحقت هذا الأحداث واتخذت مساراً لاهثاً، كلما حكم السينمائيون على فيلمهم بالجودة.

وإذا كان هذا النوع من الأفلام قد حقق أرباحاً في السنوات الماصنية ، فها هي السنوات الخمس أو الست الماصنية تغير إلى عكس ذلك تماماً:

قلم يعد يوجد ذلك الجمهور الذي كان منذ عشرة أو عشرين عاماً يجلس مبهوراً في قاعة العرض قد أسلم نفسه لتدفق الأحداث، الدليل علي هذا أن أنجح فيلم أنتجته المؤسسة في الموسم الماضي كان فيلماً يعرض عن الأحداث نهائياً، كما يعرض عن البناء الدرامي الذي يصاحب نمو شخصية واحدة، هي البطل أو البطلة في خط واحد، ويستخدم بدلاً من السيناريو التاريخي سيناريو يحصر عدة علاقات اجتماعية، يتحدد بواسطتها العديد من المصائر البشرية، ويربطهم بمكان واحد هو بنسيون بالاسكندرية.

هذا هو فيلم ميزامار الذي غطي تكاليفه في دورة السوق الداخلي وحدها وعاد علي المؤسسة بأكثر من ستين ألفاً من الجنبهات ، رغم أنه لم يمض عام علم, إنتاجه.

## فما الذي يشير إليه نجاح ميرامار؟

إنه يشير إلي أن جمهورنا يريد سينما تعرض له واقعة كقضية . ولا أعنى بذلك أن (نفصل) سيناريو حول قضنية ، ونحول شخصيات القيلم إلي أنصار وخصوم، فهذا هو الفن الفيج المدرسي. وهو فج ومدرسي لأنه يبدأ بفكرة واحدة، وبوجهة نظر واحدة يغرضها علي الجمهور منذ البداية، ويعمل علي أن تتدافع الوقائع بحيث تؤيد هذه الفكرة، مما يؤدى إلي أن يشعر المنفرج بضنياع حريته نهائيا، لأن الفيلم التعليمي أو السياسي المدرسي أو المدافع عن قضية تجريدية يفرض نوعاً من الجبرية علي المتفرجين.

والغنون كلها قد عرفها الإنسان كوسيلة للتحرر من الجبرية ، وأبسط أشكال الجبرية تتمثل في ذلك السلوك الذي نتخذه يومياً ونحن نقوم بعملية إدراك لواقعا، فتصور أن هذا الواقع شكلاً واحداً، يتكرر كلى يوم، وأنه مجموعة من الخصائص والأنماط الثابتة لا تتغير أبداً. وهذا هو المنطق الصورى الذي كل يوم، وأنه مجموعة من الخصائص أو أحياناً في تحليلنا للأحداث. إنه القشرة التي تنظف حركة الحياة الحقيقية، ومع ذلك فبدون هذه القشرة نتحول إلي شخصيات مندفعة جامحة وقد تصل إلي حد الجنون، ومع ذلك ، فإزاء هذا المنطق الصورى توجد وسائل أخري للانتفاض علي (روتينية الواقع)، وأهمها الفن. إن الغن هو الذي يحطم قشرة الواقع ويكسر علاقات المنطق الروتيني ويفجر ما في الظواهر من

ولقد كانت مشكلة السينما المصرية هى أنها بدلاً من أن تحطم روتينية التفكير تعمل علي شدنا إلي نقطة البداية ، تعمل علي ردنا إلي المنطق الصورى، لأنها وهى تجمع الأحداث التى تتابع حولنا لا تنفذ إلي أى حدث لتكشف لنا عن الظروف التى أدت إلي تجمعه علي هذا النحو، بل نكتفى بنسجيله ، ولأنها عندما تتناول الإنسان، فهي لا تنظر إليه من الناخل باعتباره (ماهية إنسانية) في حالة نمو وتفاعل مع الواقع، ولكنها تجمد الإنسان في قالب، هو الأنماط. ففي السينما المصرية إذا ما تناول مخرج أو سيناريست حياة عظيم، فإنه يقدم وصفاً لكل ما نعرفه عن العظيم بصورة مطلقة: يرينا إياه والناس تحيط به وتتأثر به، ويظهره وهر يخطب أو يمارس سلطاته. وأبداً لا يتتبع ذلك الخط النفسي الذي يبدأ

بعملية تطوير الإرادة الإنسانية كى يوصل إنساناً إلى العظمة. وفى أفلامنا إذا ما رسم فيلم حياة عاهره ، فإنه يرينا إياها وهى تمارس أسلوب أى عاهرة فى

خداع الرجال وإصطيادهم ويجسم طريقتها في إشعال السيجارة وتناول الكأس، وأبداً لا يرينا العاهرة وهي في عزلتها ، تشعر بالصياح، وتريد قلباً واحداً يُشعرها بأنها كالأخريات أنسانه.

وفى أفلامنا عندما يقدم المخرج أو الغيلم شخصية انتهازية أو شريرة أو خادمة، فإنه ينزع إلي تجميع خصائص مطلقة، دون أن يبدأ بهؤلاء كماهيه إنسانية، كبشر مثل كل البشر ثم يتبع الظروف التي أنت الى فقدانهم لماهنتهم الإنسانية .

ولهذا السبب ظللت أقول أكثر من عشر سنوات أن السينما المصرية سينما معادية للإنسان إن لم تكن بالفعل سينما لا إنسانية . وهي لا إنسانية لحقيقتين أساسيتين:

أرلهما أنها تصور الأحداث باعتبارها محرك الإنسان، وإذا ما توقفت أمام أى حدث، أرجعته إلي قوي غير القوي الإنسانية. ومعني ذلك أنها تقضى علي الإنسان بأن يظل عبد جبرية لا يمكنه أن يغلت منها.

وثاني هذه الحقائق أنها لا تتبني في رسم شخصياتها الإنسان كقضية، ولا تصور حياته كمشكلة وحدد ولكنا تحد النشر في أنماط بنقسون الى أغرار أن الى طبيين أو الى دين حيازات أو الى حيناء،

وجود، ولكنا تجد البشر في أنماط ينقسون إلي أشرار أو التي طيبين أو إلتي دون حيوانات أو إلي جبناء، ولا يوجد إنسان في الدنيا كلها يتمتم بهذه الصفات. وعلي هذا فالمشكلة كامنة فى طريقة تصور السينمائيين (وهم تقليديون للغاية) لواقعا، وهو تصور عجوز جداً، ولهذا لا يتعاطف معه سوي أصحاب النظرة (العجوز)، ولهذا أيضاً يضحك عليه جمهورنا.

ومعني ذلك أن علينا أن نحطم هذا البناء الفكرى التقليدى ، وأن ننفذ إلى الواقع بدلاً من أن ننلقه بمنطق صورى وأن تكشف عن الإنسان عارياً. بعبارة أوضح ، علينا أن نبحث عن روية شابة للواقع بدلاً من الروبة العرمة.

وهذه هي قضيتنا كاملة . فالسينما بفكرها الحالي قد هريت بينما واقعنا يجدد حياته، ومهمة سينمائيينا أن يوحدوا منطقاً معاصراً، منطقاً يعبر عن الشئ ونقيضه باعتبارهما طرفي صراع يولد ظاهرة واحدة وليسا خصوماً، مهمتهم هي أن يوجدوا سينما شابة .

ولأن الشبان إذا ما مسقارا ثقافتهم وبلوروا تجريتهم يعكسون أكثر من غيرهم هذه الرؤية المعاصرة للراقع فقد كنا نعتمد عليهم باستمرار في تطوير الفيلم المصرى. أما إذا كانت مشكلتهم هي أنهم يدخلون مع التقليديين في منافسة علي إخراج نفس الفيلم الذي أخرجه العجائز فهنا لا تكون أمام سيئما شابة ، بل أمام سينما يخرجها صغار السن.

وليس من المنطق في شئ أن تعتبر البطاقة الشخصية حقاً للمطالبة بإخراج فيلم، فلا يمكن بأى حال أن يقتحم شاب مكتب السحار ليقول له:

أنا أقل من الثلاثين . . أعطني فيلماً من حصننا الذي تبلغ ٢٠٪ ، لأنه يوم تقرر أن تمنح الشبان فر صا كبيرة المعل السينمائي ، لأن هذا حقهم ماداموا قد اتخذوا السينما وسيلة للتعبير ، كنا نعني بذلك

227

أن نبرز خطأ منطوراً فى السينما، يسير جنباً إلي جنب مع الإنتاج التقليدى، بحيث يعتاد عليه الجمهور تدريجياً، وبعد بضع سدوات يصنبح الشكل السائد للفيلم المصرى . وبدون مغامرات فى الشكل ، وبدون مفهج تجريبى ، وبدون منطق معاصر ، لن يختلف إنتاج الشبان عن الشيرخ .

# خاتمة

كان صبحى شفيق واحداً من أعلام جيلنا موضع فخرنا ، واعتزازنا ، وظل لسنوات طويلة في دائرة الضوء ، أقصد الدائرة التي تبعث الصوء. لمع صبحى شفيق في وقت مبكر جداً.. كان عمره فوق العشرين بخطوة أو خطوتين حيدما قطع في طريق الشهرة خطوات واسعة حتى احتسبته الحركة الثقافية ضمن الجيل السابق علينا .

الكثيرون من جيلنا الذين عرفوه كإسم ذى نشاط ملحوظ ولافت اعتبروه رائداً كبيراً، فلما رأوه رؤية العين، واحتكوا به ، رفضوا الاعتراف بحقيقة عمره التى كانت واصحة تماماً علي وجهه وسلوكه التحررى المرح . وجدوا فيه ابن بلد قصير القامة ، خفيف الظل، كبير النماغ ، بارز الأسنان، محترق الشفتين، من فرط تدخين السجائر الكابتول بدون فلتر، وشرب القهوة اللغيلة . دخل ابن حى شبرا قلوب كل من عرفوه سواء علي الروق أو بالاحتكاك العباشر . وكان من حسن حظى أننى صادقته لفترة طويلة مغترناً بما بيننا من صفات كديرة مشتركة، أهمها حب الصعاكة والنفور من المظاهر البراقة الكائبة، وتقديس العمل كأنه المعبد الرحيد الذي يتعين علي الإنسان أن يترهين فيه منذ الميلاد وحتي الرحيل، واعترف بأننى تعلمت منه الكثير من الصفات الشخصية، أهمها القدرة علي خلق المزاج الكتابي في أية لحظة والزراية بفكرة الوحى الرومانسية التي يمكن أن يظل الإنسان ينتظرها طول عمره فلا تجئ.

إذاعة البرنامج الثانى كانت لانزال جديدة طازجة فتية تقوم بتقديم الثقافة الرفيعة امن بلتمسها من المستمعين، وفي مفتتح السنينيات كان صبحى شغيق قاسماً مشتركاً في برامج هذه الإذاعة الثقافية المسرفة، ولعلها وجدت فيه كنزاً لا ينصنب من المادة المطلوبة للميكرفون، ولعله وجد فيها سبيلاً للحياة، فقتحت له الأبواب، وأعطى نفسه لها. وفي تلك الفترة بدا انصالي الحميم بصبحى شفيق.

مبني الإذاعة حينذاك في شارع الشريفين ، وحينما توسعت استأجرت عدداً من الشقق في العمارة المواجهة لها على ناصية شارع علوى. تحت هذا المبني توجد مقهي عبارة عن بوفيه نظيف يديره رجل دمياطي دمث الأخلاق بدعي (الحاج رشاد دعدور) . في هذا البوفيه ، أو في نادى الإذاعة في أعلي طابق في نفس المبني كنت اتفرج علي صبحي شفيق وقد احتل منصده فرش عليها أوراقه الكثيرة ومراجعه المتعددة اللغات بالغرنسية والإنجليزية والأمانية والعربية العثيقة ، وكنت أعرف أنه إما الكثيرة مراجعه المتعددة اللغات بالغرنسية والإنجليزية والأمانية والعربية العثيقة ، وكنت أعرف أنه إما يترجم إحدي المسرحيات ، أو يكتب برنامجاً خاصاً عن أحد أعلام الفكر والفن والثقافة ، وأنه سينحي كل يتح من المدرسة الأمرام ، وحينما اندمجت فيه عرفت أن أباه كان صاحب دار للعرض السينمائي في شيرا تتخصص في عرض الأفلام الأجنبية ، وأنه عشق السينما منذ طفولته ، فما أن أثم تعليمه الفرنسية في المدرسة الأجنبية منذ الطفولة حتي أصبح غرامه بغن السينما فيق كل اعتبار آخر .

الحقيقي للنقد يكتب دراسة نقدية ثمينة عن فيلم سينمائي يتناول القصة والسيناريو والتمثيل والإخراج والإضاءة والتصوير والديكور. كانت كتابة جديدة واعية ناضجة كرست في الصحافة لفن السبنما تكريساً جاداً خلق وعياً كبيراً بمستوياتها العالية. وإلى ذلك يترجم السيناريوهات للأفلام ذات القيمة العالية لينشرها في مجلة السينما، ولهذا اختطفته جريدة الأهرام منذ إنشاء الملحق الأدبي والغني لنكان الناقد السينمائي الأوحد بجريدة الأهرام ويحقق على صفحات الملحق الأدبى ومجلة الطليعة أحياناً تألقاً يضعه في مصاف الرواد الذين يؤسسون صروحاً جديدة. ومن بعده أصبح النقد السينمائي بابا ثابتاً في الصحافة المصرية . وصحيح أن السابقين على صبحى شفيق أمثال الأستاذين حسن إمام عمر وسعد الدين توفيق ، كانوا يكتبون في النقد السينمائي ولكنهم كانوا يكتبون من باب الصحافة المعتمدة على المعلومة والتحليل الأدبي. أما صبحي فكان يستخدم اللغة السينمائية الصرفة بعد تطويعها للصحافة، إضافة إلى حشد من المعلومات المهمة الضرورية لاستيعاب العمل المنقود، وأول مرة تتعرف فيه اللغة العربية على الكاتب المسرحي الألماني برتولد بريخت كان عبر صبحي شفيق، الذي ترجم له مسرحية الأم شحاعة ونشرتها محلة الشهر على حلقات، ولو أنه نشر جميع مترجماته المسرحية للبرنامج الثاني في كتب لأضاف إلى المكتبة العربية رفاً كاملاً يقوم بتعريف معظم التيارات المسرحية والسينمائية التي كانت سائدة في العالم آنذاك, وكان لابد لعلاقته الوثيقة بالسينما أن تثمر عملاً سينمائياً ، وبالفعل ظل سنوات يستعد لدخول تجرية الإخراج السينمائي، وأنمها بالفعل ، فأخرج فيلماً سينمائياً روائياً لم يحقق نجاحاً كان منتظراً . ومع ذلك فقد كان الأمل معقوداً عليه في تحقيق نجاحات أخري في أفلام تالية يستفيد فيها من التجربة الأولى، أو على الأقل يستمر كناقد السينما في جريدة الأهرام ولكن الطاعون

السياسي الذي أصاب البلاد في عصر الانفتاح وطارد كل الكفاءات الجيدة، ريما كان هو الدافع الأساسي

صبحي شفيق هو رائد النقد السينمائي في مصر بغير منازع ، هو أول ناقد متخصص بالمعنى

وراء ارتحال صبحى شفيق إلي باريس ليمكث هناك سنوات طويلة جداً، يعود بعدها، لينزرى فى وظيفة أقل بكثير من كفاءته أطلها فى البيت المسرحى، وليكرن صمن قائمة الذين انتحروا انتحاراً معنوياً .. تري، هل طلق الفن والكتابة بالثلاثة ، وإلى غير رجعة!!.

خي*رڪ شل*بي «ا<del>لدستور»</del> ۱۹۹۷/۱/۱

# الفهرس

| الصفحة        | الموصوع                    |
|---------------|----------------------------|
|               | مقدمة                      |
| ٣             | عن صبحى شفيق ( سمير فريد ) |
|               | مدخل                       |
| Y             | حوار مع صبحي شفيق          |
|               | الفصل الأول                |
| 17            | نقد أفلام مصرية            |
| 19            | ۱ – دنیا                   |
| 44            | ۲ – بدون کلام              |
| YY            | ٣-٣ قصص                    |
| . <b>۲"</b> V | ٤ – رسالة من امرأة مجهولة  |
| ٤١            | ٥– المعجزة                 |
| <b>£0</b>     | ٦ – علي ضفاف النيل         |
| ٤٩            | ٧- الناصر صلاح الدين       |
| ٥٣            | ٨– ثمن الحرية              |
| ٥٩            | ٩ – الطريق                 |
| ٥٦            | ١٠ – البوسطجي              |

| الصفحة | الموصوع                     |
|--------|-----------------------------|
|        | القصل الثانى                |
| A1     | نقد أفلام أجنبية            |
| ۸۳     | ۱ – الكترا                  |
| AY     | ۲ – اشتریت اباً             |
| 94     | ۳– هامات                    |
| 99     | ٤ – ٩ ايام في عام           |
| 1.4    | ٥ – الطيور                  |
| 1.4    | ٦ – صانعة المعجزات          |
| 111    | ٧الحياة للحياة              |
|        | الفصل الذالث                |
| 171    | الموجة الجديدة الفرنسية     |
| ١٢٣    | ١ – ألكسندر استروك          |
| 109    | ۲– جان لوك جودار            |
|        | الغسل الزابع                |
|        | مقال مترجم                  |
| 149    | برجمان يكتب أنا مؤلف أفلامي |

## الفصل الخامس

السينما المصرية الجديدة
١ - ندوة سينما الشباب في مهرجان الأسكندرية ١٩٦٩
٢ - مقال / بيان : سينما شابة . . لا سينما شيان
٢٧ - مقال / بيان : سينما شابة . . لا سينما شيان
خاتمة

رقم الإيداع ١١٧٠٧ / ٢٠٠١ I.S.B.N. 7- 323 - 305 - 77 مطابع المجلس الأعلى للآثار



